
EL OTRO TESTAMENTO DE ALFONSO X 
APUNTES SOBRE EL SETENARIO

Carlos Heusch
École normale supérieure de Lyon, France / CIHAM (UMR 5648)

carlos.heusch@ens-lyon.fr
https://orcid.org/0000-0001-9120-6319

El Setenario es una obra compleja que sigue encerrando bastantes enigmas. 
Ello la convierte en una obra fascinante a partir del momento en que empren-
demos la ardua tarea de intentar comprenderla. Me refiero a comprender su 
razón de ser y su significado. No el de su contenido, no lo que dice Alfonso 
en esta obra, sino lo que quiere decir y por qué lo quiere decir. Creo que una 
buena manera de entrar en dichas consideraciones es partir de la idea que esta 
obra es una especie de «testamento» hecho libro.

 
El tercer testamento

Hace unos años, comparado con el resto de la ingente obra alfonsí, el Sete-
nario podía parecer un libro casi irrelevante y tal vez por esa razón –como lo 
sugiere Georges Martin en la primera frase de su trabajo sobre el Setenario1– 
se estudiase tan poco. Ahora bien, nuestra percepción y nuestra interpretación 
de dicha obra son radicalmente distintas ahora que sabemos, gracias a los 

* Una vez entregado este trabajo, he tenido noticia de que Johan Puigdengolas también establece una 
relación entre el Setenario y el primer testamento de Alfonso en su tesis doctoral (Puigdengolas 2019: 
429-438, según la paginación indicada por el autor), así como del paralelismo entre Sancho y Lucifer en 
un estudio posterior (Puigdengolas 2022a). Quisiera expresar mis más sinceras disculpas al mencionado 
investigador por no haber podido consultar dichas publicaciones y, en consecuencia, por desconocer esta 
coincidencia interpretativa.

1 «Si le Septénaire n’a pas, autant qu’il eût été souhaitable, retenu l’attention des spécialistes de 
l’œuvre d’Alphonse X, c’est sans doute parce qu’il a été jusque naguère mal daté» (Martin 1993: 79). 

Revista de poética medieval, 39 (2025), pp. 131-152, ISSN: 1137-8905 / eISSN: 2660-891X
DOI: https://doi.org/10.37536/RPM.2025.39.1.115385

mailto:carlos.heusch%40ens-lyon.fr?subject=
https://orcid.org/0000-0001-9120-6319
https://doi.org/10.37536/RPM.2025.39.1.115385


132 RPM, 39 (2025), pp. 131-152, ISSN: 1137-8905 / eISSN: 2660-891X

Carlos Heusch

trabajos de Jerry Craddock (1986) y de Peter Linehan (1986: 264, 266), y 
gracias a las sagaces intuiciones de Georges Martin (1993: 79), que no es una 
de las primeras obras de Alfonso, a caballo entre el reinado de Fernando III y 
el inicio del suyo, sino, al contrario, que se trata de una de las últimas, por no 
decir la última, su último proyecto de escritura. De ahí que, en cierta medida, 
en un sentido un tanto metafórico, se pueda interpretar esta obra como otro de 
los testamentos del Rey Sabio, finalizado tal vez en esos meses decisivos que 
median entre la redacción del primer testamento (8 de noviembre de 1283) 
(Ballesteros Beretta 1963: 1000), y la redacción del segundo testamento (10 
de enero de 1284). El caso es que el primer testamento no se refiere en abso-
luto al Setenario2 mientras que el segundo sí lo hace: estipula que, después 
de su muerte, el libro llamado Setenario –el exemplar regio de alguna manera 
y posiblemente único por falta de poder hacer copias– sea mandado a su he-
redero, «aquel que lo nuestro heredare» (Torres 2008: 346). Hay que insistir 
en el hecho de que se trata del único de sus libros que, según el testamento, 
ha de ir explícitamente a su heredero. Justo antes, el testamento dice que su 
heredero podrá quedarse, si lo desea, con el ejemplar de las Cantigas que ha 
de ir a la iglesia donde vaya a ser enterrado Alfonso, o bien en Murcia o bien 
en Sevilla, pero, para ello, deberá compensar económicamente a la iglesia de 
que se trate. De las otras obras o ejemplares ni tan siquiera se habla. Solo esas 
dos: las Cantigas y el Setenario. Las Cantigas muy simbólicamente habrán 
de ir allá donde esté sepultado el Rey Sabio; y el Setenario será el obsequio 
del rey difunto a su heredero, el libro que deberá tener siempre consigo quien 
reine en Castilla después de Alfonso. El Setenario es pues, claramente, el le-
gado que Alfonso quiere dejar a su heredero. Es, por consiguiente, testamento 
y legado al mismo tiempo. Es lo que Alfonso in fine quiere dejar tras de sí 
para quien heredare lo suyo y para los que vinieren después de su heredero. 
Pero, ¿quién ha de ser ese heredero?

Una de las principales diferencias entre los dos testamentos es que, si bien 
el segundo confirma explícitamente lo dicho en el primero y, por lo tanto, no 
se levanta el desheredamiento y maldición de Sancho, no se especifica, en 
cambio, quién es el heredero del trono. El primer testamento sí lo hace, en 
cambio. Se dice muy explícitamente (y aun se justifica) que los sucesores de 
Alfonso son los infantes de la Cerda y, caso de morir estos sin descenden-
cia, lo será el rey de Francia3. Ni más ni menos. Debemos quedarnos sobre 

2 Para todo lo referente al primer testamento de Alfonso que contiene la famosa maldición de Sancho, 
vid. Martin (1994).

3 «Et por ende, ordenamos et damos et otorgamos et mandamos en este nuestro testamento que el que 
nuestro señorío mayor de todo lo que avemos et aver devemos finque después de nuestros días a nuestros 



133RPM, 39 (2025), pp. 131-152, ISSN: 1137-8905 / eISSN: 2660-891X

El otro testamento de Alfonso X. Apuntes sobre el Setenario

todo con esa idea extraordinaria de que, en el segundo testamento, dos meses 
antes de su muerte, Alfonso no sabe exactamente quién va a ser su heredero. 
También es significativo que Alfonso considere que ya no tiene ni siquiera el 
poder de decir explícitamente quién ha de ser dicho heredero. Ya no puede 
elegirlo, como si hubiera perdido ese derecho. Efectivamente, en el segundo 
testamento ya no se habla de los infantes de la Cerda ni del rey de Francia 
como posible rey de España, aunque se recuerde hasta qué punto el destino 
de España debe correr parejas con el de Francia. Es asombroso que, en el 
segundo testamento, Alfonso acepte una indefinición tan grande. Se refiere 
a su heredero diciendo tan solo «aquel que con derecho por nós heredare el 
nuestro señorío mayor de Castilla e León» (Torres 2008: 346). ¿Quién es ese 
«aquel que con derecho heredare»? No se sabe. Pueden ser los infantes de la 
Cerda, el rey de Francia… pero esa indeterminación hace que también pueda 
ser ese don Sancho que está en la mente de Alfonso de manera obsesiva. Al-
fonso sabía perfectamente que, le gustara o no, don Sancho tenía todas las de 
convertirse en «aquel que heredare» el «señorío mayor de Castilla e León», 
pues, de hecho, ya lo había heredado ante mortem y las villas y la nobleza 
estaban mayoritariamente con él. En enero de 1284, agotadas ya todas las 
posibilidades de darle un vuelco militar o político a la situación, podemos su-
poner que Alfonso, en un presente lleno de dolor físico y moral, tenía ya, con 
pasmo y horror, la visión profética del futuro inmediato de su reino, después 
de su muerte. No lo podía escribir, pero seguro que lo estaba pensando, de ahí 
esa segunda redacción del testamento en el que se deja por definir la sucesión. 
Como si eso fuera algo que ya no dependiera de él.

Un argumento a favor de dicha interpretación estriba en el hecho de que 
el segundo testamento alude explícitamente a otro de los hijos varones legí-
timos de Alfonso a quien el rey decide, en recompensa de su vuelta a la obe-
diencia legítima y paterna, donar un reino. Se trata del infante Juan (que aún 
no se había reconciliado con el padre en el momento del primer testamento) 
a quien Alfonso manda los reinos de Sevilla y Badajoz. De hecho, el testa-
mento nos hace comprender que, en el momento de su redacción, Alfonso se 
siente tan solo señor de dichos reinos, Sevilla y Badajoz. Estipula en efecto 
que esa donación sea inalienable y que nadie, en particular Sancho, pueda 
quedarse con las tierras que señoreaba Alfonso hasta su muerte. Dice, en 

nietos fijos de don Ferrando, nuestro fijo que fizi primero et heredero, de guisa que el mayor herede este 
señorío. […] Et porque estas cosas sean más estables et firmes, estableçemos et ordenamos aun más, que 
sy fijos de don Ferrando muriessen sin fijos que deviessen heredar, que torne este nuestro señorío al rey 
de Françia por do viene derechamiente de linage derecha onde nós vinimos del emperador d’España et es 
visnieto del rey don Alfonso de Castiella, bien como nós, ca es nieto de su fija» (Soler Bistué 2016: 255).



134 RPM, 39 (2025), pp. 131-152, ISSN: 1137-8905 / eISSN: 2660-891X

Carlos Heusch

efecto, el testamento que don Juan, convertido ya en rey de Sevilla y Badajoz, 
no deberá aceptar nunca pleitesía alguna con Sancho merced a la cual este 
podría quedarse con las referidas tierras que iban a ser como el reino postrero 
del Rey Sabio. En sus últimas voluntades, Alfonso evidencia su negativa a 
que dicho reino caiga en manos de su hijo maldito: «por que don Sancho no 
sea poderoso nin heredero de aquello que nós tenemos en nuestro poder en 
nuestra vida» (Torres 2008: 346). Interesante afirmación por lo que dice y 
por lo que sobrentiende que es que Alfonso considera en 1284 que su «poder 
en vida» se limita a Sevilla y Badajoz. Ahí termina su señorío. La apostilla 
a dicha donación en beneficio del infante Juan es, como decimos, un argu-
mento más a favor de la idea de que Alfonso sabe lo que va a pasar después 
de su muerte; sabe que Sancho será rey de Castilla y de León. Él quiere, en 
cambio, que no lo sea, bajo ningún concepto, de Sevilla y Badajoz, su último 
señorío, simbólicamente su última casa y de ahí que se lo dé a Juan. Pero, 
precisamente, es en ese momento del texto cuando aparece la eventualidad 
sucesoria a la que estamos aludiendo:

[…] mandamos que don Juan e los que dél vinieren obedezcan siempre et 
caten señorío a aquel que derechamente heredare por nós Castilla e León e 
los otros nuestros reynos. Pero si tan grande nuestra desventura fuese que con 
trayción de los de nuestra tierra quissiesen a don Sancho por señor… (Torres 
2008: 346)

Era ineludible la coquetería retórica (o el derecho de pataleo según se 
mire) de aludir a la «desventura» y a la «trayción» de los de «la tierra», es de-
cir del pueblo. El caso es que, si la tierra quiere a Sancho, por mucha traición 
y desventura que ello suponga, la tierra hará el derecho y Sancho heredará 
«derechamente». Y ni siquiera don Juan podrá oponerse a ello. Nadie. Alfon-
so está preparando un futuro en el que el infante Juan, señor de Sevilla y Ba-
dajoz, habrá de respetar el señorío de Sancho y habrá de acatarlo como señor 
natural. Alfonso no parece querer provocar ninguna lucha fratricida y tal vez 
por eso la herencia de Juan se queda en un microrreino, vasallo además del 
rey de Castilla y León. Ni se le ocurre que Juan deba o pueda ser su sucesor 
en el trono del señorío mayor. El realismo y el pragmatismo han triunfado en 
este segundo testamento frente al idealismo y a las esperanzas que aún tenía 
Alfonso en noviembre de 1283 de volver a reinar sobre todas sus tierras. No 
osa decirlo claramente porque eso es, además, lo que menos desea Alfonso, 
pero está claro que en el segundo testamento la suerte de Castilla parece estar 



135RPM, 39 (2025), pp. 131-152, ISSN: 1137-8905 / eISSN: 2660-891X

El otro testamento de Alfonso X. Apuntes sobre el Setenario

echada. El único sucesor que se menciona, aunque sea en una oración condi-
cional hipotética con imperfecto de subjuntivo, es Sancho. 

Todo ello significa que, en el fondo y muy a su pesar, lo que nos está 
diciendo Alfonso en su segundo testamento es que ese Setenario que su im-
provisado taller sevillano acaba de finalizar no es sino para Sancho, es la obra 
que Alfonso deja a Sancho, la obra del padre para el hijo que, a todas luces, va 
a reinar después de él. De ahí que lo que en dicha obra se diga pueda cobrar 
un sentido específico, puesto que es el legado que Alfonso va a dejar, aunque 
no lo quiera, a su hijo maldito, a su sucesor, ya sea con derecho o sin él.

Como legado para el sucesor en el trono, el Setenario cubre un triple ám-
bito, se expresa en los tres campos en los que el rey debe mirar «como en 
espejo»: el ámbito político (leyes 1-10, unas 25 páginas en la edición de Van-
derford 1945); el ámbito epistemológico, es decir, el saber (ley 11, unas 22 
páginas) y, por último, el ámbito filosófico-teológico (leyes 12-108, unas 216 
páginas [mucho más espacio pues para el ámbito teológico, aunque haya la-
gunas en las secciones anteriores]). En esas 108 leyes del Setenario, Alfonso 
quiere condensar o sintetizar acaso lo más importante de su obra: 1) su «cien-
cia política», basada en algunos títulos de la Segunda y de la Cuarta Partidas, 
como lo ha demostrado Georges Martin (1993); 2) sus ciencias naturales y 
liberales, incluyendo el saber de los metales, a partir de la obra científica del 
Rey Sabio, es decir un «modelo epistemológico» en expresión de Martin4 y, 
por último, 3) el saber de Dios y de las religiones antiguas, a partir de la Pri-
mera Partida, como ya se sabe, pero también, creo yo, de la General Estoria 
en lo tocante a las costumbres de los paganos5. Es decir que el Setenario es 
«todo Alfonso» o «lo mejor de Alfonso» (claro que sin la historiografía) en 
tan solo 77 folios, para uso y disfrute de su sucesor. 

Lo interesante es que, en el momento de testar con el libro, Alfonso no 
mira hacia delante, no intenta construir con la letra un futuro que ya se le 
ha escapado de las manos, sino que vuelve atrás, en una analepsis cargada 
de sentido. No está abriendo nada; está cerrando la obra de su vida. Alfonso 
se da la vuelta, inicia el libro mirando hacia el pasado, mirando hacia sus 
orígenes.

4 «[…] l’articulation d’un éloge royal avec un exposé des fondements de la connaissance, soit : d’un 
modèle politique avec un modèle épistémologique» (Martin 1993: 83).

5 Véase Salvo (2014), recordado por Puigdengolas (2022b: 93).



136 RPM, 39 (2025), pp. 131-152, ISSN: 1137-8905 / eISSN: 2660-891X

Carlos Heusch

Fernando, padre y señor

El Setenario es una vuelta al padre desaparecido, a través de la figura del rey 
Fernando III. Esa vuelta atrás se concentra en las 10 primeras leyes. Se trata 
de forjar la figura modélica y tutelar del padre para sintetizar el modelo polí-
tico establecido en las Partidas, como lo ha estudiado Georges Martin. Pero 
se me antoja que la aparición de ese padre modélico va aún más allá. 

El retrato de Fernando III en el Setenario es, como dice Georges Martin, 
«una construcción ficcional»6. Podríamos añadir que se trata también de una 
construcción con valor didáctico o ejemplarizante teniendo en cuenta que, 
in fine, es libro para su sucesor, para Sancho. Alfonso parece que le está 
mostrando a Sancho cómo debía haber sido, de haber querido ser un hijo 
ideal. Con esa construccional ficcional, el Setenario quiere mostrar al lector 
y a Sancho en particular cómo ha ser la relación perfecta entre un padre rey 
y su hijo. Pensemos en la ley IV que insiste con todo lujo de detalles en los 
bienes recibidos por Alfonso. Pensemos también en la ley IX donde aparece 
la lista de las «mercedes de Dios» concedidas a Fernando. Se trata de una 
cadena de mercedes y beneficios que van desde Dios hasta al heredero –que 
así se presenta Alfonso en el texto–. Sabemos que todo eso es una construc-
ción ideológica en última instancia y prácticamente in transito mortis en lo 
que concierne a Alfonso. Sabemos que Alfonso no fue ese hijo modélico que 
presenta el Setenario y, como de pasada, en un momento sobre el que vol-
veremos en el que se habla del perdón, el Setenario alude a los “yerros” de 
Alfonso con respecto a su padre. A pesar de dichos «yerros», está claro que el 
Setenario idealiza sobremanera la filiación perfecta de Alfonso. Fue el hijo y 
heredero perfecto del rey perfecto, bendito de Dios. 

Construcción ficcional o también retrato fantasmático que ha de «inspi-
rar» a Alfonso. El Setenario es un constante «juego de espejos enfrentados» 
como diría Daniel Devoto7 y, en el fondo, hasta podría llamarse Espéculo 
si Alfonso no se hubiera servido ya de ese título. El libro, en efecto, ha de 
funcionar como un espejo para reyes, como se sugiere y se dice en el libro 
mismo, en la ley 10. La idea de hacer un libro así fue para que Fernando y 
los reyes que le sucederían pudiesen verse «ssienpre commo en espeio para 
ssaber emendar los ssus yerros e los de los otros» (ley X, Vanderford 1945: 
25). De ahí que tenga sentido que el Setenario sea «el» libro que Alfonso deja 
a su sucesor, para que pueda también verse como en espejo. Pero es espejo 

6 «Au vrai, le portrait de Ferdinand III n’est qu’une construction fictionnelle» (Martin 1995: 8).
7 La feliz expresión de Daniel Devoto («un primer juego de espejos enfrentados») se refería al primer 

ejemplo del Conde Lucanor de don Juan Manuel (Devoto 1972) y se ha ido repitiendo de manera difusa.



137RPM, 39 (2025), pp. 131-152, ISSN: 1137-8905 / eISSN: 2660-891X

El otro testamento de Alfonso X. Apuntes sobre el Setenario

también para Alfonso, pues se pone a mirarse a sí mismo a través de la figura 
de su padre, el rey Fernando.

Hay, en el Setenario, una sorprendente translatio hacia Fernando que pasa 
a ocupar el espacio que, hasta ahora, ocupaba Alfonso en sus obras. Empe-
zando por la figura regia que da lugar a una total translatio regis. Resulta 
muy sorprendente que, dejando aparte los personajes bíblicos (como el rey 
David, Salomón, etc.), el único rey que aparece como tal en el Setenario sea 
Fernando III y no Alfonso. Incluso en esa especie de espacio paratextual de 
las primeras leyes que funcionan casi como un prólogo y en el que aparece 
la «voz» de Alfonso vemos que esa voz solo dice «rey» cuando se trata de 
Fernando. Nunca cuando se trata de Alfonso. Más allá de las primeras le-
yes sobre Fernando, dicha afirmación es un poco menos cierta. En efecto, 
tenemos un caso –pero tan solo uno– en el que Alfonso se dice «rey» en el 
Setenario. Teniendo en cuenta que es solo un caso y muy alejado del espacio 
paratextual del principio, podemos pensar que se trata casi de un desliz, de un 
lapsus calami, acaso del amanuense más que del rey. Es como si la expresión 
«nós rey» se le hubiera escapado a alguien, cuando Alfonso había mandado 
que no apareciera. Está en la conclusión de la ley 37, sobre el Espíritu Santo, 
cuando Alfonso, como continuador del libro de su padre, manda y ordena, a 
fuer de rey, que todos han de creer en la ley de Jesucristo: «E nós rey don Al-
fonso, que este libro fezimos conponer…» (ley XXXVII, Vanderford 1945: 
68). Con la salvedad de esa rápida mención de la ley 37, tenemos la impre-
sión de que, en el Setenario, el rey explícito es esencialmente Fernando, no 
Alfonso. ¿Cómo aparece entonces Alfonso? ¿Cómo se define a sí mismo? 
Resulta interesantísimo que lo haga no como rey reinante sino tan solo como 
heredero, como sucesor. En la primera ley, aparece el “Nós don Alfonso” al 
que nos tiene acostumbrados el Rey Sabio en los prólogos en los que habla 
en primera persona, es decir todos los de las obras historiográficas y jurídicas, 
como lo ha observado Georges Martin8. Pero, contrariamente a todos los pró-
logos alfonsíes donde aparece la expresión «nós don Alfonso», aquí no dice 
que es rey, sino que no es más que el «hijo» del rey y de la reina:

Et por ende nos don Alffonso, ffijo del muy noble e bienauenturado rrey 
don Ffernando e de la muy noble rreyna donna Beatrís; e ssennor heredero, 
primeramiente por la merçet de Dios, e después por derecho linaie, de que 

8 «Dans les prologues généraux des œuvres historiographiques, le locuteur est toujours le roi» (Martin 
1993: 84) y «Plus que partout ailleurs, l’autorité du roi s’affirme dans les prologues des œuvres juridiques. 
Comme dans l’historiographie, le locuteur est toujours Alphonse» (Martin 1993: 86).



138 RPM, 39 (2025), pp. 131-152, ISSN: 1137-8905 / eISSN: 2660-891X

Carlos Heusch

heredamos los rregnos de Castiella, de Toledo, de León, etc. (ley I, Vander-
ford 1945: 7, subrayado mío)

Sigue la larga lista de todos los reinos. La mención de la ascendencia de 
Alfonso en el espacio paratextual no es algo ni nuevo ni exclusivo del Sete-
nario. Como lo recuerda Georges Martin, en algunos prólogos aparece en 
expresión formular muy parecida. Así lo vemos en el prólogo de la primera 
redacción de las Partidas, de manera casi idéntica a la del Setenario (que 
añade tan solo el adjetivo «bienaventurado» a Fernando)9. Curiosamente, en 
la segunda redacción de las Partidas, mucho más próxima en el tiempo a la 
redacción del Setenario, desaparece esta fórmula, reproduciendo la del Fuero 
real –que no arroja ninguna alusión a los padres del rey– pero se le añade, 
a continuación, una «ficción de los orígenes» de la obra que involucra (al 
igual que en el Setenario, como vamos a ver) a Fernando como auctor de 
la obra (Martin 1993: 90). Fijémonos, en cualquier caso, en la cantidad de 
expresiones que, en el texto citado, aluden a la filiación y sucesión: «fijo»; 
«señor heredero», «por derecho linaje», «heredamos»… Alfonso no existe 
como individuo sino como elemento postrero de la cadena sucesoria, no es 
sino un sucesor, «el» sucesor de Fernando; no existe sino porque ha existido 
Fernando antes que él y no tiene sino lo que Fernando le ha dejado. Es bien 
cierto que Alfonso no podrá añadir nada a dicha lista de reinos y tierras, al 
contrario, con lo cual estaría recordando tal vez Alfonso, cuando manda es-
cribir esas líneas, las últimas palabras de su padre antes de morir, según la 
Estoria de España, en las que le decía a su hijo que, si al final de su reino 
tenía más, era más que él; si tenía lo mismo, era igual que él, pero que, si tenía 
menos, sería menos que él10. Alfonso aparece en una situación de subordina-
ción total con respecto a Fernando, por consiguiente, no puede aparecer con 
la primacía paratextual que confiere el hecho de escribir desde la eminencia 
de la figura regia. Esta figura está totalmente reservada a Fernando.

Pero, ¿quién es el Fernando del Setenario? ¿Hasta qué punto se trata del 
«histórico» rey Fernando III? Veremos que no exactamente. El espéculo –el 

9 Vid. Martin (1993: 90): «La référence parentale, toujours bornée au politique, passe au corps du 
prologue dans la première version des Sept Parties: “Et c’est pourquoi, Nous, Alphonse, fils du très noble 
roi Ferdinand et de la très noble reine Béatrice”».

10 «Fijo, rico fincas de tierra et de muchos buenos vasallos, más que rey en la cristiandat sea; puña en 
fazer bien et ser bueno, ca bien as con qué... Señor te dexo de toda la tierra de la mar acá, que los moros del 
rey don Rodrigo de España ganado ovieron; et en tu señorío finca toda la una conquerida, la otra tributada. 
Sy la en este estado en que la yo dexo lo sopieres guardar, eres tan buen rey commo yo, et sy ganares por 
ti más, eres mejor que yo, et si desto menguas, non eres tan bueno commo yo» (Estoria de España, ms. 
MX-I-4, fol 358vº).



139RPM, 39 (2025), pp. 131-152, ISSN: 1137-8905 / eISSN: 2660-891X

El otro testamento de Alfonso X. Apuntes sobre el Setenario

espejo– del Setenario está ya plenamente operativo desde el umbral de la 
obra… Ese Fernando no es más que el reflejo del rey que no se quiere mostrar 
como rey, no es sino una máscara detrás de la cual se esconde Alfonso.

Pero hay más. Esta translatio regis, translación política hacia el rey ante-
rior que acaba eclipsando la calidad de rey de Alfonso se dobla de una trans-
latio auctoris. Georges Martin considera que el Setenario marca una especie 
de apogeo de la autoridad de Alfonso a través, concretamente, del vínculo 
con Dios, con la alusión a las siete letras de su nombre, con el Alfa y el Ome-
ga divinos; construcción, en suma, de una perfecta «autoridad espiritual»11. 
Creo, sin embargo, que se podría matizar esta idea de una auctoritas super-
lativa por el hecho de que, a pesar de la casi «divinización» de Alfonso, ini-
ciada ya en el prólogo definitivo de las Partidas, en el Setenario asistimos a 
una construcción paralela de la auctoritas de Fernando que desplaza la figura 
de Alfonso como «causa» de la obra. De la misma manera que Alfonso no 
quiere aparecer como rey sino como heredero del rey anterior, tampoco quie-
re presentarse como auctor exclusivo del libro sino como mero continuador 
de una obra de la que Fernando es «el» autor. Sucesor en el trono; sucesor 
en el libro. Al igual que el sumo rey es Fernando, el sumo autor del libro es 
también Fernando. Si bien hay ya en la última redacción de las Partidas una 
alusión a Fernando III como instigador de la obra, cuando afirma Alfonso, en 
el Prólogo, que «el muy noble e bienaventurado rey don Fernando nuestro 
padre […] que lo quisiera fazer si más biviera e mandó a nós que lo fiziés-
semos» (Prólogo, 0.0.2, López 1555), la construcción de una ficción de los 
orígenes en torno a Fernando III está en el Setenario no solo mucho más 
elaborada, sino que «desplaza» el principio de autoría hacia este rey. En las 
Partidas los verbos de autoría están todos del lado de Alfonso («fezimos 
ende este libro», «que lo fiziéssemos»…), siendo la de Fernando tan solo una 
idea, un mero proyecto o incluso un hipotético encargo para el futuro rey. 
Hay algo semejante en el Setenario, pero, a mi entender, con una intencio-
nalidad de dar a Fernando una autoría mucho mayor que no está en las otras 
obras, en particular en las Partidas. La primera alusión a dicho papel del rey 
Fernando no dista mucho, sin embargo, de la formulación de las Partidas: 
«este libro que nos començamos por mandado del rrey don Ffernando, que 
ffué nuestro padre naturalmiente e nuestro sennor» (ley I, Vanderford 1945: 
8). Aparece tan solo la idea de un «mandado» del padre y Alfonso indica 

11 Vid. Martin (1993: 94-95): «l’autorité politique, et surtout scripturale, d’Alphonse reçoit ici une 
formulation particulièrement complète et insistante» (p. 94); «une dernière analogie à la fois numéri-
que, littérale et linguistique avec Dieu»; «Le lien, embrassant plus extensivement que jamais l’autorité 
d’Alphonse […] est aussi plus que jamais substantiel […] avec Dieu».



140 RPM, 39 (2025), pp. 131-152, ISSN: 1137-8905 / eISSN: 2660-891X

Carlos Heusch

haber «comenzado» el libro. Ahora bien, el tema del origen fernandino del 
libro se desarrolla un poco más lejos donde se insiste en la necesidad para 
el hijo de obedecer al padre y se aporta una idea nueva con un claro valor 
simbólico –en el que reparó Georges Martin, quien habla incluso de «tableau 
funèbre» (Martin 1993: 96)–, y es que el «mandamiento» paterno se realiza 
en el mismo lecho de muerte:

Onde nos, queriendo conplir el ssu mandamiento commo de padre e obe-
deçerle en todas las cosas, metiémosnos a ffazer esta obra, mayormiente por 
dos rrazones: la vna porque entendiemos que auya ende grant ssabor; la otra 
porque nos lo mandó a ssu ffinamiento quando estaua de carrera para yr a 
paraíso, o creemos que él ffué, ssegunt las obras que él ffizo. Et porque enten-
dimos conplidamiente quál era su uoluntad quel mouye a ffazerlo e sobre qué 
rrazones teníe que lo deuye ffazer, e metiemos nos otrossí nuestra uoluntad 
e ayudámosle a començar en ssu uida e conplirlo después de ssu ffin (ley I, 
Vanderford 1945: 9).

Alfonso nos dice pues que se trata de un libro de Fernando, iniciado en 
vida del rey con la ayuda de Alfonso. Este último es presentado, por lo tanto, 
como un colaborador, como un ayudante, alguien que ha puesto «su volun-
tad» en contribuir en esa labor tan buena, pensada por el rey Fernando. Más 
lejos, en la ley IV, se insiste de nuevo en esa ficción según la cual se inició 
ya la obra en vida de Fernando y que la acción de Alfonso está claramente 
determinada por los vínculos de sumisión al padre y señor:

Onde, por todas estas e por otras muchas bondades que en él auya e por todos 
estos bienes que nos ffizo, quisiemos conplir después de ssu fin esta obra que 
él auya començado en su vida e mandó a nos que la cunpliésemos. Et por ende 
punnamos de leuarla cabadelante quanto pudiemos e sseguir aquella carrera. 
Et ssiguiemos aquel ordenamiento que entendiemos que era más segunt su 
uoluntad (ley IV, Vanderford 1945: 10-11).

Alfonso no aparece pues como auctor sino como continuador, no el que 
«faze» el libro –ni tan siquiera aquí el que lo «comienza»–, sino el que lo 
«cumple», el que lo «lleva hacia adelante» y siempre siguiendo la voluntad 
expresa del padre. Su posición subordinada o subalterna, en la sombra del pa-
dre, como si formara parte de un «taller» fernandino es evidente. Alfonso, a 
pesar de serlo totalmente, se niega en esta obra a aparecer como un verdadero 
autor. La función de rex auctor ha de ser forzosamente para Fernando. Dicha 
idea aparece con mayor claridad aún al final de este espacio paratextual de las 



141RPM, 39 (2025), pp. 131-152, ISSN: 1137-8905 / eISSN: 2660-891X

El otro testamento de Alfonso X. Apuntes sobre el Setenario

diez primeras leyes, cuando Alfonso, en la última de las mismas y como para 
concluir su estrategia paratextual, vuelve a aludir a la razón de ser del libro, 
a la necesidad de “fazer escriptura” con ese saber que contiene, tan necesa-
rio para todos, necesario para el rey Fernando, para los reyes que vinieren 
después de él y para todo el mundo. Y ese proyecto ineludible lo piensa y lo 
manda hacer Fernando. La justificación del libro todo tiene como punto de 
partida, como causa absoluta, las ideas y la voluntad de Fernando:

Et por ende cató [Fernando] que lo meior e más apuesto que puede sser era de 
fazer escriptura en que les demostrase aquellas cosas que auyan de fazer para 
sser buenos e auer bien, e guardarse de aquellos que los ffiziesen malos por 
que ouyesen a ffazer mal. Et esta escriptura que la ffiziesen e la touyesen así 
commo heredamiento de padre e bienffecho de ssennor e commo conseio de 
buen amigo. Et esto que ffuese puesto en libro que oyesen a menudo, con que 
se costunbrasen para sser bien acostunbrados, e que sse affiziesen e vsasen, 
rraigando en sí el bien e tolliendo el mal. Et que lo ouyesen por ffuero e por 
ley conplida e çierta (ley X, Vanderford 1945: 23).

Padre, señor y amigo. Esta tríada fernandina a la que alude en más de una 
ocasión Alfonso para definir a Fernando con respecto a sí se encuentra aquí 
asociada plenamente al libro. Fernando es «padre» de este libro, como es 
padre natural de Alfonso y simbólico de sus vasallos. Y en dicho libro se ma-
nifiesta su señorío y su amistad por todo lo que el libro aporta al hijo natural 
y a los hijos simbólicos. Es pues Fernando quien decide «fazer escriptura» y 
son sus virtudes morales, políticas y afectivas las que se plasman en el que 
ha de ser no un libro más sino «el» libro fundamental que todos deben «oír» 
(buen ejemplo, a tener en cuenta, del principio de difusión oral de una obra 
escrita) y retener; es «el» libro que ha de hacerlos como han de ser, de ahí 
que dicho libro (aunque no sea jurídico) deba convertirse en la ley que todos 
deben seguir. Llegamos así al símil del «espejo» con el que se concluye este 
largo «exordio» de diez leyes:

Mandó el rrey don Fferrando ffazer este libro que touyese él e los otros rreyes 
que después dél viniesen por tesoro e por mayor e meior conseio que otro que 
pudiessen tomar, e por mayor seso, en que sse viessen ssienpre commo en 
espeio para ssaber emendar los ssus yerros e los de los otros e endereçar ssus 
ffechos e saberlos ffazer bien e conplidamiente. […] Et nos, don Alffonso, 
desque ouymos este libro conpuesto e ordenado, pusiémosle nonbre Septe-
nario segunt que entendiemos que conviníe a la natura de las rrazones e a la 
manera de ffabla (ley X, Vanderford 1945: 25).



142 RPM, 39 (2025), pp. 131-152, ISSN: 1137-8905 / eISSN: 2660-891X

Carlos Heusch

Mucho se podría decir sobre el símil del espejo y algo hemos sugerido ya 
con la idea de espejos enfrentados que es uno de los elementos estructurantes 
de la obra (entre Fernando y Alfonso; entre Alfonso y Sancho, etc.). Pero más 
allá del principio de ejemplaridad que encierra la noción y que es una de las 
claves para la comprensión de la estética de la recepción en las letras caste-
llanas de los siglos xiii y xiv, debemos retener que en este párrafo conclusivo 
aparece la expresión que me parece capital para entender el deslizamiento de 
autoridad hacia su padre que pretende operar Alfonso en este preámbulo. El 
texto dice que Fernando «manda fazer este libro». El rey faze pues este libro. 
La expresión no puede sino remitirnos a la que tanta tinta ha hecho correr de 
la General estoria y que es uno de los fundamentos de la auctoritas alfonsí. 
Alfonso se las arregla pues, con todo el artificio del que es capaz, para depo-
sitar en la figura de su padre la auctoritas intelectual que ha concebido para 
sí en otras magnas obras como la General Estoria. Si Alfonso ya no es el rey 
que faze este libro12, ¿quién es? El final del texto citado nos lo dice. Alfonso 
es quien compone y ordena el libro y le pone título. Es decir que no es auctor 
sino scriptor. Alfonso no faze sino que compone o manda componer, como 
se dirá luego por última vez, en la ley 37, precisamente en esa ley en la que 
aparece por única vez con el título de «rey»: «E nos, rrey don Alfonso, que 
este libro fezimos conponer…» (ley XXXVII, Vanderford 1945: 68-69).

Espejos invertidos

Se ha comentado que en los últimos años de su vida (que son los de la redac-
ción, en Sevilla, del Setenario), el Rey Sabio estaba obsesionado por la idea 
del perdón13. Al final de la primera ley se alude a las siete letras del nombre 
«Fernando» (se las arregla para que el nombre tenga solo siete contando solo 
una vez la «n» que está repetida, llamándolo para dicho efecto «Ferando») 
que corresponden, según Alfonso, a los 7 dones del Espíritu Santo. Lo in-
teresante es que Alfonso evidencia que esos dones de cada letra, en cierta 
medida, coinciden con las siete letras de «Alfonso», con el alfa y el omega 
de Cristo, y por lo tanto se crea una especularidad entre el nombre de Fer(n)
ando y el de Alfonso en lo tocante a estos siete dones. Como dice Alfonso, 

12 Remitimos a la célebre expresión de GE1 II: «el rey faze un libro non por quel él escriva con sus 
manos, mas porque compone las razones d’él e las emienda e yegua e endereça e muestra la manera de 
cómo se deven fazer, e desí escrívelas qui él manda, peró dezimos por esta razón que el rey faze el libro» 
(Sánchez-Prieto 2009: 393)

13 Es opinión de Daniel Panateri, expresada oralmente durante su estancia en la ENS de Lyon de enero 
de 2022.



143RPM, 39 (2025), pp. 131-152, ISSN: 1137-8905 / eISSN: 2660-891X

El otro testamento de Alfonso X. Apuntes sobre el Setenario

Dios «enbió ssobre nos los ssiete dones del Spíritu Ssanto» (ley I, Vanderford 
1945: 7). El penúltimo de esos dones que Alfonso ha de tener a través de las 
letras del nombre de su padre es, precisamente, el don o espíritu de piedad, la 
merced (o gracia divina) de saber perdonar: «que quiera tornar la ssu uolun-
tad más a ffazernos merçet para perdonar que a justicia para dar pena» (ley I, 
Vanderford 1945: 8). La ocasión le viene a Alfonso que ni pintada para alu-
dir al perdón al que aspira de Dios con respecto a sus propios «yerros»: «Et 
que aya piadat de nos, non catando a los pesares e a los yerros que ffiziemos 
para darnos pena por ello, mas catando a la ssu grant misericordia…» (ley I, 
Vanderford 1945: 8). Alfonso establece así una cadena de misericordia desde 
Dios hasta él, pasando por Fernando. Un poco más lejos se refiere de nuevo 
al perdón, pero en este caso a la misericordia de su padre Fernando hacia él. 
La séptima y última de las principales virtudes de Fernando hacia Alfonso 
está precisamente en haber sabido perdonarlo: «La setena, perdonándonos 
quando algunos yerros ffazíemos contra él o contra otre» (ley IV, Vanderford 
1945: 10). Las leyes dedicadas a la presentación de la «ley cristiana» insisten 
en la importancia de perdonar los yerros, haciendo del perdón casi una de 
las características de la ley cristiana con respecto a las otras. Ocho leyes se 
ocupan, precisamente, de la necesidad de la piedad y el perdón en la religión 
cristiana14.

Es posible que en esta última obra –testamento, legado y, añadimos aho-
ra, confesión velada–, Alfonso esté buscando cómo perdonar, pero también 
cómo ser perdonado. Las leyes sobre Fernando, extraordinaria «obertura» 
para esta ópera epistemológica y teológica, constituyen, a pesar de toda la 
especularidad que podemos observar entre Fernando y Alfonso, una solapada 
confesión de fracaso. Con mucho tino, Georges Martin ha observado que 
cuando Alfonso habla de su padre es como si estuviera hablando de sí mismo 
y algunas de las cosas que menciona –como la alusión al fecho del imperio o 
al proyecto de acabar con el derecho arcaico e injusto– no se entienden si no 
las aplicamos al mismo Alfonso. Pero debemos entonces preguntarnos, ¿por 

14 Véanse ley XXXVII, Vanderford (1945: 69); ley LX, Vanderford (1945: 101); ley LXII, Vanderford 
(1945: 103-104): el perdón es uno de los dos poderes fundamentales de Cristo: «ha dos poderes, el vno… 
lo al, de perdonar e de toller los peccados que se ffazen en las uoluntades encubiertas de dentro e en las 
obras paladinas»; ley LXXI, Vanderford (1945: 121): sobre el pecado de Adán que fue de «traiçión contra 
ssennorío» y solo puede ser perdonado por aquel contra quien se hizo, es decir Dios mismo; ley LXXV, 
Vanderford (1945: 126): sobre la Iglesia católica que es tal porque en ella los pecadores piden perdón por 
sus pecados; ley LXXXII, Vanderford 1945: 134: sobre el bautismo que implica el perdón de Dios y sobre 
los beneficios del perdón con respecto a la pena; el perdón acerca al hombre de Dios y lo aleja del diablo; 
ley XC, Vanderford (1945: 158): sobre los óleos sagrados y el perdón; ley XCVIII: sobre los diferentes 
tipos de pecados, la penitencia y el perdón de ellos, sobre todo en Vanderford (1945: 190); ley CIII sobre 
la penitencia.



144 RPM, 39 (2025), pp. 131-152, ISSN: 1137-8905 / eISSN: 2660-891X

Carlos Heusch

qué no habla directamente de sí mismo, en esta su última obra? Podríamos 
pensar que este espejo es, en realidad, un espejo invertido. He ahí el rey per-
fecto que yo hubiera deseado ser y que no he conseguido ser. No debemos 
olvidar nunca que el Setenario se escribe desde una forma de exilio, es obra 
de un «ya no rey» que hace el retrato fantasmático del rey perfecto que fue 
su padre. No es un autorretrato sino un antirretrato por contraposición. Quizá 
por eso en el Setenario le cuesta tanto a Alfonso decir «nós rey», como si ya 
no pudiera escribirlo, como si ya no tuviera derecho a decirse rey.

Tenemos casi una especie de dimensión trágica del Setenario. Alfonso X 
no habría deseado nada tanto como tener un hijo que pudiera hacer de él el 
retrato que él hace de su padre. Pero eso es imposible, entre otras cosas por el 
desamor que provocó en su hijo. El Setenario es confesión y testamento de un 
huérfano por ambos lados. Huérfano de padre, claro, pero también huérfano 
de hijo, falto de un hijo capaz de hacer una obra así sobre él. Es la obra a la 
vez del padre revivido por la letra y del hijo ausente para la eternidad. Como 
todo ser excepcional, Alfonso X muy pronto en su vida tuvo que «matar» 
simbólicamente «al padre»; lo extraordinario del Setenario es que resucite al 
padre in extremis, casi como consecuencia de haber matado no menos sim-
bólicamente al hijo.

Lo lógico hubiera sido que, siguiendo el modelo paratextual de muchas 
obras alfonsíes, sobre todo científicas, la última fuera para ensalzar un rei-
nado que estaba llegando a su fin, para ensalzar esos treinta años gloriosos 
del reinado más glorioso, para glorificar en suma la era alfonsí. Imaginaría-
mos entonces una obra donde se hablaría en tercera persona de dicha era, 
de dicho monarca. Pero no es así, sino todo lo contrario. También es voz de 
ausencia la voz autorial de Alfonso. Alfonso está como presionado entre la 
figura modélica del padre absolutamente perfecto que se merece diez leyes 
para ser debidamente ensalzado, a través de diez grupos de siete elementos, 
y la figura de un hijo rebelde que ha sido definitivamente negado a través de 
una maldición que es un a modo de fulminación, de condena a muerte eterna 
para él y para sus descendientes15. El elogio de Fernando III tiene así también 
un valor estructural de contraposición con respecto al hijo desaparecido (y 
ausente del libro): forjar la memoria eterna del padre a través de la letra, en el 
momento en que se ha iniciado el olvido total del hijo, de un hijo no solo im-
perfecto sino encarnación misma de la maldad, antítesis del abuelo; si aquel 
era «santo»16, este es diablo, en sentido recto y también etimológico puesto 

15 Vid. Martin (1994).
16 Démoslo por hecho, aunque debamos suponer que, en tiempos de Alfonso, la presunta santidad de 

Fernando no fuera mucho más allá de un culto popular sevillano del que, por supuesto, Alfonso tendría 



145RPM, 39 (2025), pp. 131-152, ISSN: 1137-8905 / eISSN: 2660-891X

El otro testamento de Alfonso X. Apuntes sobre el Setenario

que, sumo diabolon, Sancho es quien ha separado definitivamente padre e 
hijo, quien ha destruido el vínculo trascendente de la sangre. Ángel caído, en 
suma. Resulta interesante que al hablar del pecado de Adán en la ley LXXI, el 
Setenario defina dicho pecado en términos políticos: fue una «traiçión contra 
ssennorío» que justificó la maldición de Dios, no solo para Adán sino para 
sus descendientes:

Porque del peccado de Adam nasçieron dos males de que rreçibió danno non 
tan ssolamiente el que erró, mas todos los que desçendieron del ssu linage, 
maguer que non ouyessen errado; que tan grande ffué el ssu yerro que Dios 
echó ssobre él la ssu maldición et ssobre todos los otros del ssu linaje. Et esto 
es porque el peccado ffué traiçión contra sennorío, por que han de auer pena 
non tan solamiente los que lo ffazen o lo consseian o ayudan a ello, mas los 
otros que desçenden de ssu linaje e nunca pueden sser perdonados de aquella 
culpa nin sser heredados nin sser par de otros ffasta que los perdone aquel 
contra quien ffizieron el yerro (ley LXXI, Vanderford 1945: 121).

¿No fue «traición contra señorío» la de Sancho? Alfonso se refiere al pe-
cado original de Adán, pero lo describe de una manera que parece que esté 
pensando en el pecado «político» de su hijo Sancho, por el cual se merecía 
la misma maldición que la de Adán. Además, en las líneas siguientes, se es-
tablece un paralelismo bastante abrupto, por cierto, entre el pecado de Adán 
y la rebelión de Lucifer. Semejante pecado fue el del mayor de los ángeles 
que quiso equipararse con Dios, ser Dios en el lugar de Dios, al igual que 
Sancho (añado yo) quiso ser rey en el lugar del rey y antes de tiempo, como 
lo recuerda el primer testamento de Alfonso17:

Et este juyzio dió Nuestro Ssennor Dios en el comienço del mundo quando 
ouo ffechos los ángeles. E porque el vno dellos sse touo por más onrrado que 
los otros e dixo que quería ser ygual de Dios, et ssobre esso, de ángel que era 
ffízol diablo e echól en el inffierno e deseredól del çielo por ssienpre jamás et 
diól por enemigo de los ángeles e de los omnes e de las otras animalias que él 
ffiziera (ley LXXI, Vanderford 1945: 121).

cumplida noticia en sus últimos años de reinado, con forzosa residencia en Sevilla. La construcción in-
telectual y teológica de dicha santidad es algo posterior y empezamos a observarla en una obra como la 
Crónica particular del rey Fernando (luego Crónica particular de san Fernando) y en la pluma de don 
Juan Manuel –uno de los primeros en llamarlo por escrito «santo»–, para quien era fundamental tener un 
abuelo reconocido como santo, de donde venía además la «bendición» de los Manuel. Vid Heusch (2023).

17 «Et otrosý, por deseredamiento que nos él fizo tomando nuestras heredades en nuestra vida a muy 
grant quebrantamiento de nós, non queriendo esperar fasta la nuestra muerte por averlo con derecho et 
como devié» (Soler Bistué 2016: 249).



146 RPM, 39 (2025), pp. 131-152, ISSN: 1137-8905 / eISSN: 2660-891X

Carlos Heusch

Es posible que Alfonso estuviera pensando en su hijo Sancho –cuyo nom-
bre no se pronuncia nunca en la obra– al referir estos episodios del Génesis, y 
que lo viera por lo tanto como un diablo en el sentido de un ángel caído y, por 
consiguiente, también, como un perfecto anti-Fernando. En cualquier caso, el 
primer testamento vincula claramente la maldición de Sancho con su traición 
y rebelión casi luciferiana contra el padre:

Et esto es que sea maldito de Dios et de Sancta María et de toda la corte celes-
tial et de nós.[…] Que assý como en traiçión fizo aquestas cosas, así lo damos 
nós por traidor en todas cosas et en cada una d’ellas, de guisa que non tan 
solamientre aya aquella peña que traidor meresçe en Expaña, mas en todas las 
tierras do él acaesçiere bivo o muerto (Soler Bistué 2016: 249-250).

Pero esta última obra y los últimos meses de vida de Alfonso parecen tam-
bién decirnos que la condena del padre al hijo es algo insoportable. Alfonso 
hace una especie de mea culpa, y parece estar diciéndose «menos mal que 
mi padre me perdonó, así pudo morir tranquilo», y ya hemos visto que, al 
principio de la obra, se alude al perdón de Fernando con respecto a los «ye-
rros» de Alfonso. Y es que hay como una pena, como un peso desmedidos 
en el hecho de maldecir al hijo. Hay que conseguir salir adelante, salir de 
esa pena, quitarse ese peso antes de morir. Como lo hizo Fernando III, quien 
supo perdonar a Alfonso, como dice la Estoria de España, aunque no le diera 
su bendición, como añade don Juan Manuel, sacándose un comodín de la 
manga (vid. Heusch 2023). Alfonso X está mirando a su padre, Fernando III, 
para encontrar en su perfección la fuerza de perdonar a Sancho. La mirada de 
Alfonso hacia su padre perfecto lo conduce in fine a elegir el perdón en vez 
de la cólera, aunque dicho perdón se hiciera visible tan solo en su lecho de 
muerte, según presuntos testigos llegaron a afirmar.

Alfonso y los saberes (la ley 11)

¿Qué sentido tiene en el Setenario una ley dedicada exclusivamente a los sa-
beres? ¿Por qué tenemos ese contenido que puede resultar tan sorprendente, 
entre el elogio de Fernando con valor político y esas casi cien leyes sobre 
aspectos teológicos? ¿De qué o de quién habla, en realidad, dicha ley? 

Creo que la ley 11 se entiende mejor si recordamos lo ya apuntado: que 
el Setenario puede verse como un texto testamentario, un texto que ha de 
funcionar como «el» legado de Alfonso para su sucesor. Después de la figu-
ra del padre, especie de modelo ya inalcanzable, de retrato idealizado, creo 



147RPM, 39 (2025), pp. 131-152, ISSN: 1137-8905 / eISSN: 2660-891X

El otro testamento de Alfonso X. Apuntes sobre el Setenario

que en esa ley 11 lo que tenemos, en realidad, es el autorretrato del hijo, el 
autorretrato de Alfonso. Es indispensable que esa última obra de Alfonso que 
es una forma de testamento intelectual, contenga esa especie de perspectiva 
enciclopedista del mundo que es la ley 11. Se trata de aprehender los saberes 
en su dimensión más universal. Esa dimensión aparece en el Setenario con 
mayor nitidez aún que en otras obras científicas anteriores que son más analí-
ticas que sintéticas, que dan de los saberes un semblante fragmentado. La ley 
11 reúne las ciencias, los saberes, es una síntesis de la enciclopedia alfonsí 
que en las otras obras se halla diseminada. El Setenario por fin consigue dar 
un ser, una esencia a los saberes. Y ese ser, esa esencia, es Alfonso. Alfonso 
se ha convertido en un rey sin rostro, en un rey sin cuerpo; en un rey sin el 
nombre de rey, como hemos visto; de los dos cuerpos del rey, Alfonso, en 
Sevilla ya no tiene ninguno. Lo ha perdido todo, excepto su taller itinerante 
que sigue escribiendo lo que él manda, que sigue haciéndolo existir a través 
del libro. De ahí que mande que su taller componga la síntesis de todo aquello 
que Alfonso considera fundamental para que la posteridad se acuerde de él. 
La ley 11 es como quiere Alfonso que se le recuerde.

En la ley 11 del Setenario Alfonso es más que nunca la voz del libro, 
porque ya no es sino el libro mismo. Ha dejado de ser persona, se ha trans-
mutado en su obra. Como en el mecanismo de la poiesis aristotélica, el ser 
del hombre, el ser todo del autor se ha desplazado totalmente en su produc-
ción intelectual. «Yo libro» podría decir Alfonso en el Setenario, como se 
dirá medio siglo después en el Libro de buen amor. ¿Qué puede mostrar de 
sí mismo Alfonso en ese epílogo sevillano de un reinado tan malogrado que 
hasta es un reinado desaparecido? Solo le queda el saber, solo le quedan los 
libros y por eso se las arregla para meter con el más férreo calzador esa ley 
11 que es un total exabrupto si no entendemos que constituye su autorretrato 
para la posteridad, lo que había de ser –es decir su esencia en el sentido grie-
go–: la encarnación de los saberes. En el Setenario, Alfonso ha forjado ya el 
sobrenombre con el que se le recordará para siempre. Es ya «el Sabio» por 
excelencia, en todos los sentidos de la expresión y por eso habita del libro el 
espacio de los saberes, la ley 11.

Pero convertirse en el saber mismo es también aquello que lo lleva hacia 
Dios puesto que, como aparece claramente en las Partidas y en otros textos 
como el Espéculo, el saber del rey es aquello que lo acerca a la esencia divi-
na; el saber casi más que el poder, es lo que hace que el índice de Dios roce 
solemnemente el índice del rey, como en la vertiginosa bóveda de la Capilla 
Sixtina. De ese ligero roce nacen las leyes de la última parte del Setenario 
en las que la dimensión canónica de la Primera Partida corre parejas con 



148 RPM, 39 (2025), pp. 131-152, ISSN: 1137-8905 / eISSN: 2660-891X

Carlos Heusch

la narratividad historiográfica de la General Estoria. Dejaremos para otro 
estudio el análisis de esta sección en la que Alfonso deja a su sucesor su tes-
tamento espiritual.

Conclusión. Velut æs sonans…

Hubiéramos podido pensar que la última obra de Alfonso, dirigida además 
a su sucesor, había de ser tanto de «ciencia política» que iba a estar sobre 
todo basada en la Segunda Partida. Como lo ha demostrado Georges Martin, 
lo que se dice de Fernando en las diez primeras leyes sirve para sintetizar 
algunos aspectos de la ciencia política alfonsí, concretamente lo tocante a 
natura y naturaleza para definir la figura del rey. Pero poco dice ese exordio 
político del Setenario sobre uno de los aspectos principales de la Segunda 
Partida que es el de los vínculos entre el rey y el pueblo. Fernando encarna 
la figura regia y la relación de dicha figura con Dios. De ahí que las leyes 
siguientes tengan las miras puestas en la Primera Partida. Pero ¿dónde está 
el pueblo en el Setenario? Es el gran ausente de la obra. Y eso sin duda tiene 
también su explicación, más allá de la agónica mirada hacia el Creador de 
un rey en cierta manera caduco. La explicación puede estar también en esa 
especie de balance implícito que parece sugerir dicha ausencia. Tal vez fuera 
ese el mayor de los fracasos de Alfonso como rey. No supo ser un buen rey 
para su pueblo; no supo ser considerado como buen rey por su pueblo; no 
supo ser amado por su pueblo como dice la Segunda Partida que el rey debe 
ser amado. El pueblo mismo le ha quitado a Alfonso el poder de rey, el ser de 
rey, el nombre de rey que tanto le cuesta expresar en el Setenario. Le ocurrió 
a Alfonso lo peor que le puede ocurrir a un rey: perder su corona y perderla 
porque el pueblo se la ha quitado, porque el pueblo tiene la impresión de que 
el rey no ha cumplido con su deber. La actitud del pueblo de Castilla, más 
allá de la «traición» de Sancho y de lo que en el segundo testamento llama 
«la trayción de los de nuestra tierra», le está diciendo a voz en grito a Alfonso 
que no cumplió con las leyes de los primeros títulos de la Segunda Partida 
sobre cómo debe comportarse el rey con su pueblo.

Hay una noción clave en esas leyes de la Segunda Partida y en toda la 
ciencia política de Alfonso: es el amor, el amor necesario que debe existir en-
tre rey y pueblo. La dependencia política es lo que Alfonso llama naturaleza 
y explica el sentido peculiar de dicho término a partir de la noción común de 
«debdo», que, en el fondo, significa un deber trascendente que une un ser a 
otro por alguna derecha razón. El sustantivo «deber» no existe en las lenguas 



149RPM, 39 (2025), pp. 131-152, ISSN: 1137-8905 / eISSN: 2660-891X

El otro testamento de Alfonso X. Apuntes sobre el Setenario

medievales, salvo en francés18. El «debdo» alfonsí es como la premonición 
del futuro neologismo renacentista. El debdo es «el» deber. Y ¿qué nos dicen 
las Partidas que nace del «debdo»? ¿Qué es lo que provoca el «debdo»? Pues 
es, precisamente, el amor (Heusch 2022). Como si estuviera parafraseando a 
san Pablo, Alfonso sugiere que sin el amor no hay nada, sin el amor no soy 
nada; por más que lo sepa todo, no soy sino el eco hueco de un metal que 
suena, como el redoble de una campana en una tierra donde nadie lo puede 
escuchar: «velut æs sonans, aut cymbalum tinniens», dice la Vulgata (Cor 
1, 13.1). Alfonso es el drama de un rey no ya sin tierra, sino sobre todo sin 
pueblo. En la ausencia del pueblo en esta su última obra parece traslucir lo 
que podríamos llamar «el mal de amores» de Alfonso con el pueblo. Un cha-
grin d’amour. Es como si Alfonso no hubiera sabido amar a su pueblo como 
él mismo dice en las Partidas que debe hacerlo el rey. ¿Qué ocurre cuando 
del debdo político no nace el amor sino el odio? Pues nos las habemos con 
la violencia, con el autoritarismo e in fine salimos del derecho. Esas cosas 
son, precisamente, las que algunos le estuvieron echando en cara durante su 
reinado19. Ser un rey iracundo y no un rey justo; un rey del odio y no un rey 
del amor.

El Setenario es, de alguna manera, su última oportunidad, su último cona-
to de redención. Esta tiene que pasar por una forma de humillación, siendo él, 
precisamente, un rey acusado de orgullo, como se verá desde la anti-propa-
ganda sanchí hasta la Crónica de 1344 (De Ayala 2020). Creo que esa es otra 
de las razones del «fernandismo» a ultranza que se percibe en el Setenario. 
Volver de esta manera, al final del reinado, a la figura del padre perfecto, es 
decir el padre que debemos remedar totalmente, servilmente, según el es-
quema de la imitatio patris. Hacer desaparecer el ego en la persona del rey 
padre, casi como una penitencia impuesta. Penitencia pues eso equivale, en 
cierto modo, a una palinodia de lo que Alfonso había querido construir des-
de su accesión al trono: erigirse en una figura de monarca partenogenético, 
sin dependencia, como fechura de sí mismo, como lo sugiere la voz autorial 
del Fuero real que prescinde de toda genealogía regia. Alfonso quiso ser él 
mismo el origen de todo. Un ente pleno sin ser creatura de nada ni de nadie, 
salvo en contadas ocasiones en las que la voz autorial alude a sus genitores. 
Por eso funda también la idea de «era alfonsí». La idea de era alfonsí es la 
consecuencia de esa entelequia alfonsí de pensarse como ente increado. Pero 

18 Según el Trésor de la langue française, la sustantificación del verbo devoir aparece ya en textos 
franceses del siglo xiii, con el sentido de obligation, como en las Enfances Ogier de Adenet Le Roi, de 
hacia 1275.

19 Ver González Jiménez (2004 passim).



150 RPM, 39 (2025), pp. 131-152, ISSN: 1137-8905 / eISSN: 2660-891X

Carlos Heusch

en esos últimos años de su vida, abandonado en Sevilla, no puede dejar de 
pensarse como padre, como un padre que debe conseguir perdonar a su hijo 
y entonces se piensa de pronto, él mismo, como hijo, como ser creado, que 
se lo debe todo a su creador biológico y al Creador de todo. De ahí que el 
Setenario sea obra que mira a los dos padres: al padre de la vida «finable» y 
al Padre de la vida «fincable» (es decir Dios como maestro), como diría Pedro 
Cátedra que decían los Bocados de oro20.

Una vida toda media entre el Espéculo en el que aparece la fuerza incólu-
me de una juventud que se cree partenogenética, que no le debe nada a nadie, 
una fuerza que podría llevar al joven rey a decir «¡Soy Castilla!», como lo 
dirá luego Luis XI de Francia («Je suis France»)… y el Setenario, última 
obra de Alfonso, que parece casi marcar simbólicamente el final mismo de la 
era alfonsí.

Referencias bibliográficas

Ballesteros Beretta, Antonio (1963), Alfonso X el Sabio, Barcelona: Salvat.
Craddock, Jerry R. (1986), «El Setenario: última e inconclusa refundición 

alfonsina de la Primera partida», Anuario de Historia del Derecho Espa-
ñol, 56, pp. 441-446.

De Ayala, Carlos (2020), «El reinado de Alfonso X: tradición e innovación», 
en Elvira Fidalgo (ed.), Alfonso X el Sabio: cronista y protagonista de su 
tiempo. San Millán de la Cogolla: Cilengua, pp. 25-43.

Devoto, Daniel (1972), Introducción al estudio de don Juan Manuel y en 
particular del «Conde Lucanor». Madrid: Castalia.

González Jiménez, Manuel (2004), Alfonso X. Madrid: Ariel.
Heusch, Carlos (2022), «“El amor que nasce del debdo” (Partidas, 2.13.14)», 

Temas medievales, 30:2.
Heusch, Carlos (2023), «L’instauration des Manuel. Le Libro de las armas 

de don Juan Manuel et ses possibles effets», Cahiers d’études hispaniques 
médiévales, 46, pp. 89-116.

Linehan, Peter (1986), «Pseudo-historia y pseudo-liturgia en la obra alfonsi-
na», in: España y Europa; un pasado jurídico común. Murcia: Instituto de 
Derecho Común, pp. 259-274.

López, Gregorio (ed.) (1555), Las siete Partidas. Salamanca.

20 Bocados de oro, 18: «E dixieron-le: ¿Por qué onrras a tu maestro más que a tu padre? E dixo: Porque 
por mi padre he la vida finable, e /58d/ por mi maestro he la vida fincable».



151RPM, 39 (2025), pp. 131-152, ISSN: 1137-8905 / eISSN: 2660-891X

El otro testamento de Alfonso X. Apuntes sobre el Setenario

Martin, Georges (1993), «Alphonse X ou la science politique (Septnéraire, 
1-11)», Cahiers de linguistique hispanique médiévale, 18-19, pp. 79-100. 
DOI: https://doi.org/10.3406/cehm.1993.1083

Martin, Georges (1994), «Alphonse  X maudit son fils», Atalaya, 5, 
pp. 151-179.

Martin, Georges (1995), «Alphonse X ou la science politique (Septénaire, 
1-11) (suite)», Cahiers de linguistique hispanique médiévale, 20, pp. 7-33. 
DOI: https://doi.org/10.3406/cehm.1995.930

Puigdengolas, Johan (2019), Pour une approche de la pensée alphonsine : 
le cas du « Setenario» (Castille-Léon, xiiième siècle). [Tesis Doctoral]. Tou-
louse: Université Toulouse 2.

Puigdengolas, Johan (2022a), «E gloria de sapiencia e castigo, con denues-
to: La réplique alphonsine à la légende du blasphème», en Daniel Grego-
rio (dir.), L’héritage d’Alphonse X 800 ans après. Paris: L’Harmattan, pp. 
163-182. 

Puigdengolas, Johan (2022b), «El Setenario: revisión del sapiencialismo al-
fonsí», Conceptos HS, 01, (Savoir et pouvoir sous Alphonse X. Idéaux et 
réalités), pp. 87-97. DOI: https://doi.org/10.46608/conceptos2022hs/art8

Salvo García, Irene (2014), «El mito y la escritura de la historia en el taller 
de Alfonso X», e-Spania. DOI: https://doi.org/10.4000/e-spania.23948

Sánchez-Prieto Borja, Pedro (coord.) (2009), Alfonso X, General estoria. 
Madrid: Biblioteca Castro.

Soler Bistué, Maximiliano A. (ed. y est.) (2016), Libro de los Fueros de 
Castiella y otros textos del manuscrito 431 de la Biblioteca nacional de 
España. Buenos Aires: Secrit.

Torres Fontes, Juan (ed.) (2008), Documentos de Alfonso X el Sabio. Mur-
cia: Real Academia Alfonso X el Sabio.

Vanderford, Kenneth H. (ed.) (1945), Alfonso El Sabio, Setenario. Buenos 
Aires: Instituto de Filología [Barcelona: Ed. Crítica, 1984].

Recibido: 17/04/2025
Aceptado: 28/05/2025

https://doi.org/10.3406/cehm.1993.1083
https://doi.org/10.3406/cehm.1995.930
https://doi.org/10.46608/conceptos2022hs/art8
https://doi.org/10.4000/e-spania.23948


152 RPM, 39 (2025), pp. 131-152, ISSN: 1137-8905 / eISSN: 2660-891X

Carlos Heusch

v  v  v

El otro testamento de Alfonso X. Apuntes sobre el Setenario

Resumen: A partir de la nueva fechación del Setenario, el autor analiza dicha obra 
como testamento y legado de Alfonso X para su sucesor en el trono. Para ello, Al-
fonso lleva a cabo una translatio hacia la figura de su padre, Fernando III, como 
rey perfecto, pero también como autor de la obra. Ofrece así un modelo de relación 
paterno-filial en contraste con la ausencia de dicha relación con el infante Sancho, 
creando un juego de espejos invertidos. Se analiza también el sentido que puede 
tener la ley 11 sobre los saberes y se concluye con la ausencia del «pueblo» en el 
Setenario que es el elemento que falta en la ciencia política de la última obra alfonsí.

Palabras clave: Alfonso X el Sabio. Setenario. Fernando III. Sancho IV. Padre e 
hijo.

Alfonso X’s Other Testament. Remarks on the book Setenario

Abstract: Based on the new dating of the Setenario, the author analyses this work 
as a testament and legacy of Alfonso X for his successor to the throne. To this end, 
Alfonso undertakes a translatio towards the figure of his father, Fernando III, por-
traying him not only as the perfect king but also as the author of the work. In doing 
so, he offers a model of father–son relations in contrast with the absence of such a 
relationship with Infante Sancho, thus creating a play of inverted mirrors. The text 
also explores the possible meaning of Law 11 concerning knowledge, and concludes 
by highlighting the absence of “the people” in the Setenario—the missing element 
in the political science of Alfonso’s final work.

Keywords: Alfonso X The Wise. Setenario. Fernando III. Sancho IV. Father and 
son.


