
Recibido: 15/01/2025
Aceptado: 06/05/2025 DOI: 10.23808/rel.v25i1.119117

«Ser, mejor que parecer» (esse quam videri):

historia y sentido de una divisa latina

“To be rather than to Seem” (esse quam videri): History and

Meaning of a Latin Motto

Jesús LUQUE MORENO
Universidad de Granada

ORCID iD: 0000–0003-1991–1501
jluquemo@ugr.es

Resumen: Historia de la expresión latina esse quam videri: su significado, sus orígenes
romanos, sus antecedentes griegos.

Palabras clave: esse, videri, divisa, lema

Abstract: History of the Latin expression esse quam videri: its meaning, its Roman
origins, its Greek antecedents.

Keywords: esse, videri, slogan, sentence

Cómo citar este artículo: Jesús Luque Moreno, «“Ser, mejor que parecer” (esse
quam videri): historia y sentido de una divisa latina», Revista de Estudios Latinos 25
(2025), págs. 51–76.

1. Esse quam videri es una sentenciosa locución latina especialmente arraigada,
según alcanzo a ver, en el mundo anglosajón («To be rather than to seem»),
donde se la constata como divisa de numerosas instituciones, asociaciones,
centros educativos, hermandades, sociedades, influyentes familias e incluso
como lema de uno de los Estados Unidos de América: el de Carolina del Norte,
cuya Asamblea General la adoptó como tal en 18931.

Se trata de una auténtica fórmula rígidamente fijada (esse quam videri): un

1 Figura, así, en la placa del monumento a uno de sus próceres, Joseph Winston, en el Parque Militar
Nacional de Guildford Court House.

ISSN: 1578-7486 / e-ISSN: 2255-5056
Artículo distribuido en acceso abierto bajo los términos de la licencia internacional de uso y distribución Creative Commons CC BY-NC-ND 4.0

Revista de Estudios Latinos (RELat) 25, 2025, 51–76



52 Jesús Luque Moreno

patrón hexasilábico (~́ ~ | ~́ | ~ ~́ ~) trocaico (qw qw qq) a base de tres palabras,
ninguna de las cuales es un verdadero predicado; todo ha quedado en ella
reducido a un escueto enunciado nominal en el que dos infinitivos (verbos
de estado o copulativos) flanquean un quam comparativo que los contrapone.
Ajenos a la fórmula propiamente dicha resultan los correlativos (non tam)
así como los predicados nominales (praediti, ‘dotados’; bonus, ‘bueno’) que a
veces acompañan al núcleo esencial. Ajeno a la fórmula resulta asimismo el
verbo volitivo (velle, ‘querer’; malle, ‘preferir’) que en ocasiones la introduce:

Virtute enim ipsa
non multi praediti

esse quam videri volunt Cic., Luc.

qui omnia non tam volunt Cic., Lae.
bonus malebat Sall.

qui bonus maluit Fronto

Se documentan además algunas variantes interpretables hasta cierto punto
como fases previas a la fijación definitiva del lema o, viceversa, como ba-
nalizaciones de la dicción formular al integrarla de un modo u otro en el
correspondiente contexto:

esse mavult quam videri
magis esse quam videri oportet
Esse malo quam videri2

Esse, non videri3

Nosotros aquí nos vamos a centrar en la formulación estándar, la más escueta
y, en consecuencia, la más eficaz, que es la que parece haberse mantenido
incólume desde la antigua Roma hasta nuestros días y tras la que es de suponer
una larga historia previa a su fijación. Subyacen, sin duda, en todo ello los
diversos géneros de literatura breve, las gnômai griegas, los textos sapienciales
de sabiduría práctica o de crítica, que, fácilmente integrables en todo tipo de
composiciones, tuvieron buena acogida entre los autores latinos y perduraron
en el moralismo medieval. Toda una herencia de moral práctica y crítica social
que perduró en las divisas (francés devise) de las clases nobles, adoptadas

2 En referencia a la nobleza de sangre frente a los méritos, en la escala de valores de las órdenes militares;
concretamente en la de Malta: D’Avenia (2015).

3 Divisa oficial de la familia Wallenberg, de Suecia.

RELat 25, 2025, 51–76 ISSN: 1578-7486 / e-ISSN: 2255-5056



«Ser, mejor que parecer» (esse quam videri) 53

luego por las empresas políticas, y en los emblemas difundidos por la imprenta,
favoreciendo, a su vez, la acuñación de nuevos lemas sentenciosos4.

Concebido y planteado con vistas a un público más amplio que el de los
latinistas y filólogos clásicos, el presente trabajo es deudor de las acertadas
observaciones de los revisores anónimos designados por la RELat.

2. Responde sencillamente nuestro lema a la afirmación rotunda de la necesaria
prevalencia de la verdad sobre las apariencias más o menos engañosas: la
verdad, la virtud (virtus5 / ἀρετή [aretē]; la religiosidad, en su caso), al igual
que cualesquiera otros bienes, no exigen ni necesitan ser exhibidas ante los
demás, sino que, al contrario, siempre en el horizonte de la sabiduría (σοφία,
sophia, sapientia), se experimentan y practican por sí mismas, por íntima
convicción, al margen del qué dirán (δόξα [doxa])6, de la opinión pública (la
communis opinio), incluso de la ley (lex / νόμος [nómos]) positiva, que podría
forzar a un mero cumplimiento externo7.

La idea es antigua en el mundo grecorromano; véanse, si no, estas palabras
del cínico Teles (s. iii a. C.) en una de sus «diatribas»:

Sobre el parecer y el ser (Περὶ τοῦ δοϰεῖν ϰαὶ τοῦ εἶναι). Se dice que vale
más parecer ser justo que serlo (Κρεῖττόν φασι τὸ δοκεῖν δίκαιον εἶναι τοῦ
εἶναι). ¿Quizá también aparentar ser bueno vale más que serlo?

—Por supuesto.
—Así pues, ¿acaso es porque se aparenta ser buen actor por lo que se

actúa 〈bien〉 o porque se es, y se tañe 〈bien〉 la cítara acaso porque se
aparenta ser buen citarista o porque se es?

—Porque se es.
—¿Y todo lo demás, en una palabra, sale bien porque se aparenta ser

bueno o porque se es (Τὰ δ’ ἄλλα πάντα ἁπλῶς διὰ τὸ δοκεῖν ἀγαθοὶ
〈εἶναι Hense〉 εὖ πράττουσιν ἢ διὰ τὸ εἶναι)?

—Porque se es….
—Y, en una palabra, ¿qué decir respecto a los otros bienes, todos aquellos

que suponen los hombres que son tales? Preferirías vivir rodeado de ellos
〈a aparentar vivir rodeado de ellos〉 y tenerlos a aparentar tenerlos. Por
ejemplo: preferirías ver a aparentar ver, estar sano a aparentarlo, ser fuerte
a aparentarlo, ser acaudalado, tener amigos a aparentarlo; respecto a los

4 No sólo Alciato y sus comentaristas, sino, sobre todo, los Adagia de Erasmo, facilitaron la traducción de
paremiología griega al latín y su uso desde el s. xvi.

5 ‘Virtud’, pero también, no se olvide, todas las excelencias, físicas o mentales, propias de un varón (vir ):
‘fuerza’, ‘vigor’; ‘ valentía’, ‘coraje’; ‘aptitud’, ‘capacidad’, etc.

6 Cf. Jaeger (1933: 193 ss.; 754 la ἀρετή como riqueza interior; 598 δόξα y ἀρετή).
7 Cf. Jaeger (1933: 301 ss.).

ISSN: 1578-7486 / e-ISSN: 2255-5056 RELat 25, 2025, 51–76



54 Jesús Luque Moreno

bienes espirituales, de nuevo, preferirías poseer cordura a aparentarlo, estar
libre de pesadumbre a aparentarlo, ser arrojado, estar libre de temor, ser
valiente a aparentarlo. Respecto a la justicia, en cambio, ¿no prefieres ya
ser justo a aparentarlo?

—Es que incluso preferiría aparentar ser valiente a serlo.
—¿Es que…8

Pero en modo alguno se puede considerar exclusiva de dicho ámbito; la
vemos vigente en otras culturas, como, sin ir más lejos, la judeocristiana,
según muestran estas palabras que puso en boca de Jesús (en el «sermón de la
montaña») el evangelio de san Mateo:

Mt 6, 1: Atended, no obréis vuestra justicia (deberes religiosos) delante de
los hombres, para ser vistos por ellos; de lo contrario, no tendréis merced de
parte de vuestro Padre que está en los cielos. 2 Cuando, entonces, practicas
la limosna no toques la ’tuba’ delante de ti, como hacen los hipócritas9 en
las sinagogas y por las calles para ser honrados por los hombres; en verdad
os digo, recibieron su merced. 3 Tú, en cambio, al practicar la limosna, que
no sepa tu mano izquierda lo que hace tu derecha, 4 para que tu limosna
quede en lo escondido, y tu Padre, que ve en lo escondido, te recompensará.
5 Y cuando oráis, no seréis como los hipócritas, que son amigos de hacer
la oración… para ser vistos por los hombres10.

3. Una idea, se diría, en principio, especialmente ajena a nuestro mundo actual,
que vive de la imagen, de la exposición a terceros, del marketing; por no hablar
de lo que en el argot de los políticos profesionales se ha dado en llamar el
«relato» o la «posverdad». Aun sin llegar a tales extremos, prevalece hoy el
videri, el ‘ser visto’, ‘lo que se ve’, como única garantía de la existencia de algo;
tanto que, como, según el cínico Teles, hacían algunos, habría que invertir la
vieja fórmula y decir videri quam esse, ‘parecer, mejor que ser’. Traspondríamos
así a lo moral el conocidísimo principio gnoseológico del empirismo-idealismo
(del «inmaterialismo» de George Berkeley): esse est percipi (‘to be is to be
perceived’, ‘ser es ser percibido’).

8 Cf. Fuentes (1998: 535).
9 Actores; cf. infra.

10 1 Attendite ne iustitiam vestram faciatis coram hominibus, ut videamini ab eis : alioquin mercedem non
habebitis apud Patrem vestrum qui in caelis est. 2 Cum ergo facis eleemosynam, noli tuba canere ante
te, sicut hypocritae faciunt in synagogis, et in vicis, ut honorificentur ab hominibus. Amen dico vobis,
receperunt mercedem suam. 3 Te autem faciente eleemosynam, nesciat sinistra tua quid faciat dextera tua:
4 ut sit eleemosyna tua in abscondito, et Pater tuus, qui videt in abscondito, reddet tibi. 5 Et cum oratis,
non eritis sicut hypocritae qui amant… orare, ut videantur ab hominibus.

Otro tanto en el original griego: cf. Calvo (2022) y sus anotaciones a todo el capítulo sexto.

RELat 25, 2025, 51–76 ISSN: 1578-7486 / e-ISSN: 2255-5056



«Ser, mejor que parecer» (esse quam videri) 55

Sin llegar a tanto, hay quien en un horizonte parecido propone como ideal
de conducta conciliar el esse y el videri y no contraponerlos sino combinarlos
como complementarios: se insiste así en que la expresión latina no es esse,
non videri sino esse quam videri, entendida como «ser, más que parecer». Y
concluyendo, en consecuencia, que es bueno también el ‘parecer’, con tal de
que se sustente en el ‘ser’, propugnan buscar la verdad, la auténtica excelencia,
pero luego hacerla ver, darle visibilidad. Aunque, de suyo, tampoco esto es
nuevo bajo el sol: la esposa de César, según cuenta la historia, no sólo tenía
que ser honesta sino también parecerlo:

Suet., Iul. 74, 2, 7 «e interrogado por qué, entonces, había repudiado a su
esposa, dijo: “Porque juzgo que los míos es preciso que estén exentos tanto
de sospecha como de delito”»11

3.1. No en vano, por tanto, la imagen es desde hace tiempo en nuestro mundo
objeto de estudios especializados: las «ciencias de la imagen», la «iconolo-
gía»12.

El término «imagen» perpetúa en español13 el latín imāgō, -ginis, que puede
que remonte14 a una raíz *im-, sobre la que también se sustentaría el fre-
cuentativo imitor (‘imitar’), ambos posibles parientes de aemulus (‘émulo’).
Se corresponde «imagen» con ‘icono’15, que, a través del ruso y del francés,
remonta al griego εἰκών, -όνος [eikṓn, -ónos], ‘semejanza’, ‘representación’,
concepto no lejano de otros como ‘fantasma’ (φάντασμα [phántasma]) o ‘fe-
nómeno’16 (phaenomenon < gr. φαινόμενον [ phainómenon ]; φαίνω) habituales
en nuestra habla familiar para aludir o ridiculizar a quien pretende parecer lo
que no es.

Me refiero, pues, al ‘parecer’, a la «apariencia» (apparēre, tardío apparen-
tia)17; a la «fachada», la «facha» (facies), la «cara»; al «aspecto» (aspectus), es

11 interrogatusque, cur igitur repudiasset uxorem: ‘quoniam,’ inquit, ‘meos tam suspicione quam crimine
iudico carere oportere.

12 Cf., por ejemplo, Mitchell (1986; 1994).
13 DLE: «1. f. Figura, representación, semejanza y apariencia de algo. Sin.: aspecto, apariencia, forma,

figura, planta. [en la mente] representación, idea, concepto, figura, figuración, símbolo».
14 Cf. Ernout & Meillet (1959: s. v.); de Vaan (2008: s.v).
15 DLE: «1. m. Representación religiosa de pincel o relieve, usada en las Iglesias cristianas orientales. 2. m.

Tabla pintada con técnica bizantina. Sin.: tabla, imagen, cuadro. 3. m. Signo que mantiene una relación
de semejanza con el objeto representado».

16 DLE: «1. m. Toda manifestación que se hace presente a la consciencia de un sujeto y aparece como
objeto de su percepción».

17 DLE: «1. f. Aspecto o parecer exterior de alguien o algo. (Sin.: aspecto, pinta, viso, aire, semblante,
presencia, exterior, fachada, traza, envoltura, envoltorio). 2. f. Verosimilitud, probabilidad. 3. f. Cosa que
parece y no es. (Sin.: fingimiento, simulación, engaño, película)».

ISSN: 1578-7486 / e-ISSN: 2255-5056 RELat 25, 2025, 51–76



56 Jesús Luque Moreno

decir, a lo que queda a la vista (adspicio)16, a lo que se ve, (‘viso’, ‘vista’: visus;
videre —‘ver’—, videri —‘ser visto’, ‘parecer’—, videtur mihi —«me parece»—)
o se percibe18 de cualquier otro modo; a la ‘fama’ (gr. φήμη), a lo que se dice
(φημί [phēmí], fāri, fātus) y/o juzga19.

Todo ello entendido, por lo general, in malam partem, en sentido peyorativo:
frente a la verdad y autenticidad del ‘ser’, lo falso (falsus, fallor ), lo fingido
(fingere, fictus, fictio), el engaño (lat. vulg. *ingannāre «burlar», y este del latín
gannīre «gañir, gruñir», ‘refunfuñar’, ‘bromear’), la simulación (simulare), la
representación (repraesentare), la hipocresía (recuérdense ὑπόκρισις —‘réplica’,
‘representación’— o ὑποκριτής —‘intérprete’, ‘actor’— en griego antiguo), la
mentira (lat. mentīri: cf. mens: lo de la mente; ajeno a la realidad), etc., etc.

Y en la otra vertiente, insisto, el ‘ser’ (esse), la ‘esencia’ (essentia, calco del
griego. οὐσία [ousía])20, la verdad, que, a fin de cuentas, se identifica con la
simple humildad, la realidad natural (humilis, el del humus, el que tiene «los
pies en el suelo»), lejos de los vanos artificios y engaños de los soberbios
(superbus = super + bhos, ‘el que se pone sobre’, ‘por encima’):

Isid., orig. 10, 248 Superbus dictus quia super vult videri quam est: qui enim
vult supergredi quod est, superbus est.

3.2. Y no me refiero al mundo de la propaganda que en el mejor de los casos
pretende convencer a otros de las propias bondades, ideas y convicciones,
pero que puede buscar el engaño y tratar de hacer ver las cosas como no son,
de «dar gato por liebre»; propaganda que no es exclusiva de nuestros tiempos,
en los que, como dije antes, ejerce el dominio absoluto en los «medios (de
comunicación)», sino que, mutatis mutandis, era de uso corriente también en el
mundo antiguo, como, sin ir más lejos, muestra la triple función reconocida por
la retórica en el discurso oratorio y, luego en general, en toda la lengua literaria
(la jacobsoniana «función poética» del lenguaje): presentar la verdad (docere:
enseñar) de manera agradable (delectare: deleitar) y convincente (movere:
conmover).

No me refiero tampoco al mundo de la «moda» (fr. mode; ingl. fashion21),
de la frívola «buena sociedad», esclava siempre de las apariencias y ansiosa

18 Recuérdese el mencionado percipi de Berkeley.
19 rumor, nomen, gloria, laudatio; clamor, plausus; honos, dignitas, honestas, laus, etc.
20 DLE: «1. f. Aquello que constituye la naturaleza de las cosas, lo permanente e invariable de ellas. (Sin.:

naturaleza, condición, sustancia, entidad // Ant.: accidente). 2. f. Lo más importante y característico de
una cosa. (Sin.: fondo, meollo, quid, médula)».

21 < fr. «façon» < lat. factio, ‘manera de hacer’, ‘conducta’; ‘facción’, ‘comparsa’.

RELat 25, 2025, 51–76 ISSN: 1578-7486 / e-ISSN: 2255-5056



«Ser, mejor que parecer» (esse quam videri) 57

de lucirse en los espectáculos, a los que, «desde que el mundo es mundo»,
acude en masa, a ver y a que la vean, según el jocoso retrato de Ovidio:

Ov., ars 1, 99 «como vuelve y va en tropel la hormiga a lo largo de su for-
mación… o como las abejas… vuelan, así se precipita hacia los concurridos
juegos la mujer… a mirar vienen, vienen a que las miren a ellas»22.

No es éste exactamente, creo, el sentido con que se consagró nuestro esse
quam videri, ni parece que fuera el sentido con el que cuajó y se fijó la fórmula
en el mundo romano.

No parece tampoco proceder de los debates de las antiguas escuelas fi-
losóficas sobre nuestra capacidad de conocer el verdadero ser de las cosas.
Más bien da la impresión de haberse forjado en el ámbito más familiar del
comportamiento humano, de la conducta pública y privada, de la moral y la
política.

4. En los escritos latinos antiguos he visto documentada la expresión esse
quam videri sólo cuatro veces, a partir de mediados del siglo i a. C., en la
convulsa Roma (César: † 15-iii-44 a. C.) del momento; tres de ellas, además,
en el entorno del último Cicerón († 7-xii-43 a. C.). Brilla, entonces, tanto por
su ausencia en todos los textos anteriores como por su repetida presencia en
los del momento.

4.1. En dos de dichas cuatro veces figura en boca del propio Arpinate: una
en los Academica priora, sive Lucullus23, probablemente del año 45, donde, a
propósito de las teorías sobre el conocimiento (gnoseología) se cuestionan las
razones de quienes pretendían que las cosas todas no «son» sino que «parecen
ser»:

44, 15 «¿cómo es el discurso de esos que quieren que todas las cosas no
tanto son cuanto que parecen?»24.

22 Vt redit itque frequens longum formica per agmen, || … ||| aut ut apes … volant, ||| sic ruit ad celebres
cultissima femina ludos: || … ||| Spectatum veniunt, veniunt spectentur ut ipsae.

23 Obra de compleja gestación (nos han llegado sólo el segundo libro de una primera redacción y parte del
primero de una posible tercera) que forma parte de una serie de escritos en que el autor se empeñó en
difundir y aclimatar en Roma la filosofía griega. Empresa fecunda que, aparte de crear una terminología
que reprodujese en latín la consolidada en griego, tiene el inmenso valor de transmitir para Occidente
las principales doctrinas de su tiempo en las que los dogmas del epicureísmo y del estoicismo vienen
oportunamente matizados por el academicismo escéptico.

24 qualis est istorum oratio qui omnia non tam esse quam videri volunt?

ISSN: 1578-7486 / e-ISSN: 2255-5056 RELat 25, 2025, 51–76



58 Jesús Luque Moreno

Pero, como enseguida veremos, no es éste el sentido con el que luego se
perpetuó nuestra fórmula. No parece, repito, haberse consagrado en este
ámbito de la teoría del conocimiento sino en el de la moral.

Es en ese terreno de la moral, de la conducta, donde se perpetuó como un
drástico alegato en pro de la sinceridad, la espontaneidad, la autenticidad en
el comportamiento humano, con la verdad por delante, sin tapujos ni oropeles.
Es ese, por tanto, el sentido con que nos interesa la expresión esse quam videri,
el que tiene en los otros tres pasajes de finales de la República romana a que
antes me he referido.

4.2. En el mismo verano (44 a. C.?) que el De officiis, en el que luego me
detendré, se cree que escribió Cicerón dos breves diálogos Sobre la vejez
(Cato Maior, De senectute) y Sobre la amistad (Laelius, De amicitia). En este
segundo, a propósito de la auténtica relación amistosa, sustentada sobre la
virtud verdadera y, en definitiva, sobre la sapiencia, ya aparece nuestro lema
con la que será su formulación definitiva:

Cic., Lael. 98, 5 «Por completo amante de sí misma es la virtud. Perfec-
tamente, en efecto, ella a sí misma se conoce y entiende cuán digna de
amor es. Yo, sin embargo, no hablo ahora de la virtud sino de la reputación
de virtud. De la propia virtud, en efecto, no tantos quieren estar dotados
como parecerlo. A estos los deleita la adulación; a estos cuando un habla
fingida a voluntad de ellos se les aplica, piensan que aquel discurso vano
es testimonio de sus propias alabanzas. Nula es, por tanto, esta amistad,
cuando el uno no quiere oír lo verdadero y el otro a mentir está dispuesto.
Y la adulación de los parásitos en las comedias no nos parecería fina si no
hubiera soldados fanfarrones»25.

4.3. Asimismo, por aquellos años (¿43 a. C.?) el historiador Salustio, impli-
cado también, como Cicerón26, en la revuelta política romana del momento,
contrastaba27 con el modo de actuar de César la ejemplar conducta de Catón

25 Omnino est amans sui virtus; optime enim se ipsa novit, quamque amabilis sit, intellegit. Ego autem non
de virtute nunc loquor, sed de virtutis opinione. Virtute enim ipsa non tam multi praediti esse quam videri
volunt. Hos delectat adsentatio, his fictus ad ipsorum voluntatem sermo cum adhibetur, orationem illam
vanam testimonium esse laudum suarum putant. Nulla est igitur haec amicitia, cum alter verum audire
non vult, alter ad mentiendum paratus est. Nec parasitorum in comoediis adsentatio faceta nobis videretur,
nisi essent milites gloriosi.

26 Sus vidas se entrecruzan sin cesar, hasta el punto de que, si nos atenemos al testimonio de San Jerónimo,
el historiador llegó a casarse con Terencia tras su divorcio de Cicerón.

27 Enfrentando a las dos figuras colosales: Sall., Cat. 53. 6 sed memoria mea ingenti virtute, divorsis moribus
fuere viri duo, M. Cato et C. Caesar.

RELat 25, 2025, 51–76 ISSN: 1578-7486 / e-ISSN: 2255-5056



«Ser, mejor que parecer» (esse quam videri) 59

de Útica, del que, como héroe de inquebrantable fidelidad a sus principios,
ofrecía un retrato destinado, según iremos viendo, a perdurar siglo tras siglo:

Sall., Cat. 54, 6 «César… Catón… César había interiorizado en su ánimo
trabajar, vigilar; atento a los negocios de los amigos, descuidar los suyos;
no denegar nada que fuera digno de darse; para sí anhelaba un gran poder
imperial, un ejército, una guerra nueva, donde su virtud pudiera resplan-
decer. Por contra, a Catón lo asistía un afán de moderación, de decoro,
pero, sobre todo, de severidad; no competía en riquezas con el rico ni en
banderías con el faccioso, sino con el esforzado en virtud, con el modesto
en pudor, con el inocente en desprendimiento*.* Ser más que parecer bueno
prefería; así, cuanto menos buscaba la gloria tanto más asidua lo seguía»28.

El gran calado político de los escritos de Salustio es bien conocido; véanse
sin más los prólogos a sus dos monografías: De Catilinae coniuratione y Bellum
Iugurthinum. Versan ambas sobre acontecimientos recientes o vividos por el
autor en persona y en ambas se aprecia sin dificultad su implicación moral, su
empeño en interpretar la historia en un tono moralizante.

La lengua de ese gran historiador romano es abiertamente distinta de la
de Cicerón: frente a la redondez armónica (concinnitas) de los periodos del
Arpinate29, la prosa de Salustio es irregular (inconcinna)30 y se prodigan en
ella las frases breves y sentenciosas al modo de Tucídides, su evidente modelo;
frases con frecuencia nominales, despojadas de nexos sintácticos y de verbos
auxiliares, que fomentan una grave solemnidad (gravitas); un estilo criticado
por sus detractores pero admirado luego y seguido por Tácito, que gusta de los
arcaísmos y de las frases hechas. Un seno propicio, desde luego, para acoger
(fondo y forma) nuestra fórmula.

Y en un horizonte así Salustio, como en otras muchas imitaciones suyas31,
no se reduce a tomar prestadas arbitrariamente ciertas frases más o menos
lapidarias, sino que las asume integrándolas y enriqueciéndolas. Aquí, en
concreto, Salustio habría imitado conscientemente a Esquilo: escogiendo un
verso trágico (Th, 592: referido a Anfiarao) tomado de un contexto trágico, da

28 Caesar…Cato… Caesar in animum induxerat laborare, vigilare; negotiis amicorum intentus sua neglegere,
nihil denegare quod dono dignum esset; sibi magnum imperium, exercitum, bellum novom exoptabat, ubi
virtus enitescere posset. at Catoni studium modestiae, decoris, sed maxume severitatis erat; non divitiis
cum divite neque factione cum factioso, sed cum strenuo virtute, cum modesto pudore, cum innocente
abstinentia certabat; esse quam videri bonus malebat: ita, quo minus petebat gloriam, eo magis illum
adsequebatur.

29 Cf., por ejemplo, von Albrecht (2003).
30 Las figuras retóricas de contraste y síntesis conceptual: cf., por ejemplo, Woodman (1988); Otón (2002).
31 Cf. Renehan (1976).

ISSN: 1578-7486 / e-ISSN: 2255-5056 RELat 25, 2025, 51–76



60 Jesús Luque Moreno

a entender sutilmente que Catón demostró en su vida y en su muerte poseer
virtudes en grado heroico32.

Deudor de autores como éstos se mostrará dos siglos más tarde una figura
señera de la intelectualidad de su época, Marco Cornelio Frontón (100–176).
Acreditado orador ya en tiempos de Hadriano, educador y luego corresponsal
de Marco Aurelio y otros, devoto de escritores como Ennio o Plauto o Catón o
Salustio, recurre a nuestro lema en una de sus cartas a los amigos a propósito
de la virtud auténtica frente a la fama de virtud:

Fronto, epist. ad amicos. 2, 7, 15 «Aquel que prefirió ser a parecer bueno,
poco uso hizo de fortunas prósperas… Verdad es que aquel que desprecie la
reputación de virtud también desprecia la propia virtud…Y nadie se empeña
en adquirir con gran esfuerzo buenas artes que no se empeña en saber si
las ha adquirido o no33».

El deterioro del texto transmitido no permite precisar si el pasaje es más
deudor de Salustio o de Cicerón. La importancia, sin embargo, de este segundo,
al que Frontón admiraba y tenía como referente, entre otras muchas cosas,
en lo relativo al lenguaje filosófico, parece inclinar hacia este lado la balanza.
En el mismo sentido apuntaría la presencia en el pasaje de la contraposición
opinio virtutis / ipsa virtus que figuraba ya en el ciceroniano De amicitia (98, 6),
antes mencionado.

5. He aquí, pues, los únicos lugares en que se documenta en época antigua
nuestro esse quam videri en su formulación más estricta. Tres de estas apari-
ciones son, además, como ha quedado dicho, las primeras cronológicamente,
las de Cicerón y Salustio, que se circunscriben, además, a un mismo ámbito
histórico, sociopolítico y cultural, el de la Roma de finales del siglo i a. C., en
pleno proceso de helenización. La de Frontón, en cambio, sería ya síntoma del
fuerte arraigo de la expresión entre los hablantes latinos.

Mas el pensamiento que encierra dicha fórmula no pudo originarse con ella,
sino que debía de estar presente desde mucho más atrás en la conciencia de los
hablantes. Asimismo, su propia expresión lingüística, la fórmula en cuestión,
no debió de surgir tal cual de la nada. Antes bien debió de haberse ido fijando
poco a poco en un largo proceso de consolidación.

32 Renehan (1976: 99).
33 llle qui esse quam videri bonus maluit, fortunis parum prosperis usus est… Verum est eum, qui opinionem

virtutis neglegat, ipsam quoque neglegere virtutem. Nec quisquam bonas artes magno opere studet adipisci,
quas adeptus necne sit non studet scire.

RELat 25, 2025, 51–76 ISSN: 1578-7486 / e-ISSN: 2255-5056



«Ser, mejor que parecer» (esse quam videri) 61

5.1. Así, ya en el propio Cicerón hay ocasiones en que, a pesar de que no
aparece nuestro lema tal cual, en su formulación definitiva, se lo puede ver ya
casi perfilado. Es lo que sucede en un pasaje del tratado De officiis (Sobre los
deberes: verano del 44 a. C.), al que aludí más arriba. Obra inspirada (sobre todo
en sus dos primeros libros) en otra homónima del estoico34 Panecio (s. ii a. C.),
define en ella Cicerón los deberes de cada individuo para con los demás y con
el Estado, los ideales de una moral pública necesaria en la Roma de aquellos
años. Se expresa en estos términos:

Cic., off. 1, 19 Mas la verdadera y sabia grandeza de espíritu juzga que
aquella honorabilidad que en grado máximo persigue la naturaleza está
puesta en los hechos, no en la gloria; y prefiere ser ella la primera a pare-
cerlo. En efecto, el que pende del errar de la inexperta muchedumbre a ese
no hay que tenerlo entre los grandes varones. Mas facilísimamente hacia
cosas injustas por el ansia de gloria se ve impelido cada cual, en la medida
en que tiene su espíritu en lo más alto; lugar que es verdaderamente resba-
ladizo, porque apenas se encuentra quien, habiendo asumido penalidades
y afrontado peligros, no desee como una suerte de merced por sus hazañas
la gloria35.

5.2. Otras veces a lo largo de la latinidad antigua, si bien la fórmula estricta
propiamente dicha no aparece, se diría que se perciben ecos más o menos
cercanos de la misma: ya, por ejemplo, en las cartas del propio Cicerón, donde
podemos ver el quam videri en correlación con otro término, dependiendo
ambos del volitivo malle (‘preferir’):

Cic., fam. 2, 17, 6 permulti enim ad me detulerunt, cum magnus Antiocheae
metus esset et magna spes in me atque in exercitu meo, solitum dicere quidvis
se perpeti malle quam videri eguisse auxilio meo. quod ego officio quaestorio
te adductum reticere de praetore tuo non moleste ferebam;

Cic., ad Brut. 19, 1, 7 periculum ex insidiis paratissimi ad omnia latronis
maluerit quam videri aut coactus esse pecuniam dare aut libenter dedisse
homini nequissimo atque improbissimo, is nobis.

34 Pero que denota también el interés del autor por el académico escéptico Carnéades (ca. 214 a. C. –
ca. 129 a. C.) así como por Platón y Aristóteles.

35 Cic., off. 1, 19, 65 vera autem et sapiens animi magnitudo honestum illud quod maxime natura sequitur
in factis positum non in gloria iudicat principemque se esse mavult quam videri. Etenim qui ex errore
imperitae multitudinis pendet, hic in magnis viris non est habendus. Facillime autem ad res iniustas
impellitur, ut quisque altissimo animo est, gloriae cupiditate; qui locus est sane lubricus, quod vix invenitur,
qui laboribus susceptis periculisque aditis non quasi mercedem rerum gestarum desideret gloriam.

ISSN: 1578-7486 / e-ISSN: 2255-5056 RELat 25, 2025, 51–76



62 Jesús Luque Moreno

Lo mismo ocurre más adelante en Séneca:

Sen., benef. 2, 17, 6 Multi sunt tam pravae naturae, ut malint perdere, quae
praestiterunt, quam videri recepisse, superbi et inputatores; quanto melius
quantoque humanius id agere, ut…

o, ya en tiempos de Hadriano, en Calpurnio Flaco:

Calp. Flaccus, Declamationum excerpta 49, p. 3 Adulter occidi maluit quam
videri.

5.3. Antes de Cicerón la idea de la contraposición entre las apariencias y la
verdad aflora, como es lógico, sin tregua aquí y allá. La vemos, por ejemplo,
en los relatos de César:

Caes., civ. 2, 29, 4 «… las conversaciones de los soldados: las cosas dudosas
con mayor dureza eran acogidas; algunas además eran fingidas por aquellos
que querían parecer más diligentes»36.

La vemos asimismo en el teatro de Terencio:

Ter., Andr. 429 «yo la vi: una virgen de buena estampa recuerdo que parecía,
con lo cual…»37; Hec. 141 «algo no verosímil dices y no lo juzgo verdadero.
PA. Creo que así te parece a ti, pues nadie viene a ti sino el deseoso de
ti; él la había desposado contra su voluntad»38; 759 «pero no quiero que
por falsas habladurías sea sospechoso tu hijo ni que a vosotros, a quienes
en modo alguno corresponde, os parezca un tanto ligero sin merecerlo,
pues…»39.

y también en el de Plauto:

Plaut., Amph. 340 «a fin de parecerle valiente, para que mantenga su mano
lejos de mí»40.

36 sermones militum; dubia durius accipiebantur, nonnulla etiam ab his, qui diligentiores videri volebant,
fingebantur

37 ego illam vidi: virginem forma bona || memini videri: quo…
38 non veri simile dici’ neque verum arbitror. || PA. credo ita videri tibi. nam nemo ad te venit || nisi cupiens

tui; ille invitus illam duxerat.
39 sed nolo esse falsa fama gnatum suspectum tuom, || nec leviorem vobis, quibus est minime aequom, eum

viderier || inmerito.
40 qui possim videri huic fortis, a me ut abstineat manum.

RELat 25, 2025, 51–76 ISSN: 1578-7486 / e-ISSN: 2255-5056



«Ser, mejor que parecer» (esse quam videri) 63

5.4. Y, ya en otra vertiente, es una doctrina que pervive después siglo tras
siglo: entre los Santos Padres (aunque no con particular frecuencia):

San Jerónimo (342–420), Epistulae 82: vol. 55, 6, p.113, 2 qui ab adulescentia
monasterii clausus cellula magis esse aliquid voluerim quam videri,

en Boecio:

Aristoteles-Boethius (trad.), Topica 3, 2, pag. : 55, linea : 24 (Bekker : 118a)
Et quae ad amicum magis agere volumus quam quae ad quemlibet, haec
magis eligenda, ut iuste agere et bene facere magis quam videri; nam amicis
bene facere volumus magis quam putari quibuslibet autem econtrario,

y luego a todo lo largo y ancho del Medievo cristiano41:

Isidoro de Sevilla (564–636), Synonyma 2, 42, p. 96, 419: Esse magis bonus
quam videri stude

Máximo, el Confesor (ca. 580–662) —sec. transl. Iohannis Scoti seu
Eriugenae—, Quaestiones ad Thalassium 20, l. 42: ut preferentes magis esse
quam videri esse iusti, tunicam quidem per ypocrisin moralis approbatio-
nis spoliati, ad strenuam vero, ut divinum vult verbum, inreprehensibiliter
redeuntes, pie vitam deo offerant, magis anime affectum quam hominibus
extrinsecus ostendentes circa mores figmentum.

Jean de Salisbury (ca. 1120–1180), Policraticus 8, 25 Webb, p. 418, 11: Eru-
bescunt enim dici quod sunt et propriam turpitudinem occultare nituntur
nomine alieno, dum non tam boni esse cupiunt quam videri

Giraldus Cambrensis (ca. 1146-ca.1223), De principis instructione distinctio 1,
L&S A70, p. 53, 24: Gloriam autem adeo immoderato affectu multi quaerunt
quod boni magis videri quam esse, mali autem esse magis quam videri,
volunt ; Expugnatio Hibernica; L&S A53, p. 37. Alter vero, innata strenuitate
valde precluis, nec laudis exactor nec aure popularis aucupator, inter primos
optimus esse volebat quam videri

J. Gerson (1363–1429), Opera spiritualia et pastoralia 418 (Collectorium
super ’Magnificat’) 2, 8, p.: 352, 29: Hoc qui bona fide quaesierit, hoc qui
cupierit ut malit esse bonus quam videri, exemplo Catonis (nótese la posible
herencia de Salustio), perveniet ad optatum, iuxta Socratis documentum

41 Sin la menor pretensión de exhaustividad, me limito a aducir a título de ejemplo algunos casos obtenidos
de la base de datos Brepolis.

ISSN: 1578-7486 / e-ISSN: 2255-5056 RELat 25, 2025, 51–76



64 Jesús Luque Moreno

Y no sólo la idea o la doctrina moral; la fórmula misma esse quam videri
perdura también férreamente consolidada:

Expositiones Pauli epistularum ad Romanos, Galathas et Ephesios e cod.
S. Michaelis in periculo Maris (Avranches, Bibl. mun. 79: s. ix inc.), Ad
Galatas, cap. 6, l.1489: Quia fidelibus magis expedit bonos esse quam videri

Concilium Aachen (a. 816), Conc. 2, 1, Institutio sanctimonialium Aquisgra-
nensis, cap.: 6, p. 441, 6: Sancta magis esse quam videri stude

Godefredus Stabulensis, Triumphus Sancti Remacli De Malmundariensi
Coenobio (1061 / 1071) 1, p. 443, 16: Nunquam in eo dominus suus invenit
contrarium sibi aut reprehensibile quia mentiri vel peierare semper illi fuit pro
crimine; bonus esse quam videri malebat et ideo magis gloriam assequebatur
quam minus appetebat

Bruno Signinus, obispo (ca. 1045–1123), Expositio in Pentateuchum 3, 19,
444: Quod enim nostri ordinis homines barbas radunt, alia significatio est:
qui et haec et similia magis spiritualiter, quam ad litteram intelligere, que
viri fortes esse quam videri volunt

Gilberto Porretano (ca. 1076–1154) Commentarium in sancti Pauli epistulas,
epistula ad Timotheum prima, 4, p. 245, 9: Volentes non tam esse quam videri
casti et abstinentes nuptias alii omnes et alii secundas et quosdam cibos dam

Antonius de Bonfinis (1427/1434–1502), Rerum Ungaricarum decades 1, 1,
1, 65, 8: Ita vixit, ut non sue, sed aliene utilitati vixisse videretur, et semper
esse quam videri maluit.

Y pasa luego sin solución de continuidad a ser de uso corriente entre los
humanistas: así se muestra, por ejemplo, en el caso de Eneas Silvio Piccolomini
(1405 〈1458 Pio II〉-1464), en el que también se puede reconocer la huella de
Salustio y Frontón:

Aen. Silv. Picc., Epistularium – Epistulae privatae quas ante sacerdotium
composuit (1431–1445), 28 (1438), p. 94, 37: nec alia rapiunt nec sua effundunt,
presentique fortuna contenti, viri boni esse quam videri malunt

o en el de Thomas Hobbes (1588–1679), que se mueve más bien en el contexto
gnoseológico de los academica ciceronianos:

Th. Hobb., De corpore (Elementorum philosophiae sectio prima) 1, 4, 11 Ex
quo patet controversiam quae est inter Logicos de quarta figura non tam esse
quam videri.

RELat 25, 2025, 51–76 ISSN: 1578-7486 / e-ISSN: 2255-5056



«Ser, mejor que parecer» (esse quam videri) 65

Que Erasmo conocía la fórmula se puede ver, por ejemplo42, en el uso
invertido de la misma (videri quam esse) que hace comentando uno de sus
Adagia (1500–1536):

Erasm., Adag. 1230 [ Chilias II, Centuria III, prov. 30, col. 493 Clerk)43: Vtro-
que verbo (Sophocles. Laudiceni44) notantur, qui facundi dici malebant et
videri quam esse.

6. Queda claro, entonces, que el lema esse quam videri, que tanto éxito parece
haber alcanzado en tiempos modernos45, tiene tras de sí una historia secular:
desde el humanismo remonta a la antigua Roma, en la que aparece ya sólida-
mente fijado a partir de la segunda mitad del siglo i a. C. Antes, en cambio, no
se lo encuentra, a pesar de que el principio moral que expresa y define parece
haber tenido plena vigencia desde siempre.

¿Cómo, entonces, cuándo y dónde tomó cuerpo y se consolidó? Cicerón
y Salustio, los primeros autores en que se documenta, escribieron, como
acabamos de recordar, en el mismo marco histórico y cultural y moral y
político. ¿Cuál de los dos se adelantó al otro? ¿Lo tomaron ambos de una
misma fuente que no conocemos? Yo no me considero capaz de responder a
tales preguntas.

Sí parece probable que, de una manera o de otra, el lema latino esse quam
videri se integre en una tradición más o menos larga de expresiones axiomá-
ticas en torno a esos principios tradicionales en la moral romana. Tradición,
por lo demás, no autóctona. ni exclusiva, sino compartida con los griegos,
entre los cuales dicha idea, presente desde muy antiguo, aunque cambiante
según épocas, circunstancias, escuelas filosóficas, etc., habría cobrado nuevos
bríos en las helenísticas46 con cuyas doctrinas terminó la «Grecia cautiva
cautivando a su fiero vencedor»47.

7. En efecto, en Grecia no resulta difícil constatar no sólo la presencia de estos
mismos principios morales sino también la formulación de los mismos a base
de expresiones más o menos proverbiales. Y ello desde muy atrás; nada menos

42 Véase también Epist. 2124, t. 8 (Epistularium Desiderii Erasmi Roterodami: Epistulae ad Erasmum datae:
(1484–1521), 87.

43 ‹http://sites.univ-lyon2.fr/lesmondeshumanistes/category/adages-erasme›.
44 A propósito de Plin., epist. 2, 14, 3
45 Queda para los especialistas la cuestión del éxito de esta clase de lemas en la literatura de empresas y

emblemática en general. Cf., por ejemplo, Mitchel (1986; 1994).
46 Cf., por ejemplo, Jaeger (1931, passim).
47 Graecia capta ferum victorem cepit : Hor., epist. 2, 1, 156.

ISSN: 1578-7486 / e-ISSN: 2255-5056 RELat 25, 2025, 51–76

http://sites.univ-lyon2.fr/lesmondeshumanistes/category/adages-erasme


66 Jesús Luque Moreno

que desde antes del propio Platón, desde Esquilo (vi–v a. C.)48. El gran poeta
trágico recurre a la cita en un tono más bien familiar, no técnico, a propósito
del verdadero héroe, de la verdadera sabiduría, de la verdadera virtud.

La doctrina se diría antigua; antigua incluso podría pensarse que fuera su
formulación: figura ésta en los Siete contra Tebas, referida al héroe Anfiarao y
puesta en boca de un mensajero:

A., Th, 592 «no desea, en efecto, parecer el mejor, sino serlo» οὐ γὰρ δοκεῖν
ἄριστος, ἀλλ’ εἶναι θέλει [ou gar dokeîn áristos, all’eînai thélei].

He aquí de nuevo los dos infinitivos de nuestra fórmula latina, ‘parecer’
(δοκεῖν) y ‘ser’ (εἶναι), contrapuestos ahora no, como en latín, mediante un
comparativo (quam), sino en virtud de la expresión adversativa «no… sino»
(οὐ… ἀλλ’). Nótese la presencia aquí también de un verbo volitivo (θέλει) del
que dependen los dos infinitivos.

Todo ello, además, acomodado al estricto marco rítmico-métrico de un
trímetro yámbico, en cuya composición cabe destacar en el plano fónico
la reiteración de [ei], [ai] y en lo tocante a las palabras (tipología verbal) la
presencia de las diéresis segunda y cuarta, que dan autonomía a los tres metros
del período49:

οὐ γὰρ δοκ εῖ ν | ἄριστος, ἀλλ’ | εἶ ν αι θέλ ει ||.

En cuanto al fraseo, la articulación sintáctica viene aquí reforzada por su
coincidencia con la articulación rítmico-métrica (un período sintáctico-métrico
a base de dos cola demarcados por la cesura hepthemímeres):

οὐ γὰρ δοκεῖν ἄριστος / ἀλλ’ εἶναι θέλει ||.

Así las cosas, aunque no tan depurada y condensada como la latina esse
quam videri, todo parece apuntar a que nos hallamos aquí también ante una
expresión axiomática sólidamente trabada. Una sentencia referida aquí a la
conducta y modo de ser de un héroe, en el mismo tenor que la que aplicaría
luego Salustio al héroe Catón.

Cercana conceptual e incluso formalmente al verso de Esquilo es esta ex-
presión de Jenofonte (v–iv a. C.), que, sin embargo, no se inscribe en el mismo
campo moral ni se formula proverbialmente:

48 Cf., por ejemplo, Renehan (1976).
49 El primero y el tercero terminados en [ei].

RELat 25, 2025, 51–76 ISSN: 1578-7486 / e-ISSN: 2255-5056



«Ser, mejor que parecer» (esse quam videri) 67

X., Cyn., 13, 7, 3 «No prefiero que los escritos parezcan útiles, sino que
lo sean (οὐ γὰρ δοκεῖν αὐτὰ βούλομαι μᾶλλον ἢ εἶναι χρήσιμα), para
que permanezcan siempre irrefutables. Los sofistas hablan para engañar
y escriben para su lucro personal, y no ayudan a nadie en nada, porque
ninguno de ellos fue sabio ni lo hay ahora, sino que cada uno se contenta
con ser llamado sofista, lo que es una ofensa para las personas sensatas»50.

La sentencia de Esquilo, consolidada como tal, debió de llamar la atención
sobre sí misma y sobre cada uno de sus componentes, según mostrarán luego
los escolios (scholia in A. vetera) al pasaje:

(592a) οὐ] θέλει. T. (592b) δοκεῖν] φαίνεσθαι. BNaPYb. (592c) δοκεῖν] νομί-
ζεσθαι. APPdSjYaYb. 592d) δοκεῖν] ἀλλ’ ἀληθῶς ὑπάρχειν. AYaYb. (592e)
δοκεῖν] + τοῖς ἄλλοις. T. (592f) ἀλλ’ εἶναι] ἀληθῶς εἶναι. PPd. (592g) θέλει]
βούλεται. CSjYb

(593-594a) βαθεῖαν ἔχων τὴν ἄλοκα τῆς φρενὸς ἐξ ἧς ἀνδρεῖος φύεται
λόγος. τοῦτο ὁ Πλάτων ἐν τῇ Πολιτείᾳ (Rep. 362a) ἀπεδέξατο. M. (593-
594b) βαθεῖαν ἄλοκα τὴν συνετὴν καὶ στερρὰν ἐξ ἧς ἀνδρεῖος φύεται
λόγος· ὅπερ ὁ Πλάτων ἐν τῇ Πολιτείᾳ (R. 362a) ἀπεδέξατο.

7.1. Daban cuenta dichos escolios, como se ve, de que ya Platón (v–iv a. C.)
en la República se había servido del pasaje esquileo:

Pl., R. 361b «Una vez supuesto semejante hombre, coloquemos en teoría
junto a él al hombre justo, simple y noble, que no quiere, al decir de Esquilo,
parecer bueno sino serlo. Por consiguiente, hay que quitarle la apariencia
de justo; pues…»51.

Se sirvió de él también en el Gorgias, aunque sin mención expresa del poeta:

Pl., Grg. 527b «no podéis demostrar que se deba llevar un modo de vida
distinto a este que resulta también útil después de la muerte. Al contrario,
en una conversación tan larga, rechazadas las demás opiniones, se mantiene
solo esta idea, a saber, que es necesario precaverse más de cometer injusticia
que de sufrirla y que se debe cuidar, sobre todo, no de parecer ser bueno,
sino de serlo, en privado y en público»52.

50 Trad. Guntiñas (1984).
51 τοῦτον δὲ τοιοῦτον θέντες τὸν δίκαιον αὖ παρ’ αὐτὸν ἱστῶμεν τῷ λόγῳ, ἄνδρα ἁπλοῦν καὶ γενναῖον,

κατ’ Αἰσχύλον οὐ δοκεῖν ἀλλ’ εἶναι ἀγαθὸν ἐθέλοντα. ἀφαιρετέον δὴ τὸ δοκεῖν. εἰ γὰρ…Trad. Eggers
(1986).

52 Pl., Grg. 527b οὐκ ἔχετε ἀποδεῖξαι ὡς δεῖ ἄλλον τινὰ βίον ζῆν ἢ τοῦτον, ὅσπερ καὶ ἐκεῖσε φαίνεται
συμφέρων. ἀλλ’ ἐν τοσούτοις λόγοις τῶν ἄλλων ἐλεγχομένων μόνος οὗτος ἠρεμεῖ ὁ λόγος, ὡς εὐλαβη-

ISSN: 1578-7486 / e-ISSN: 2255-5056 RELat 25, 2025, 51–76



68 Jesús Luque Moreno

Es de notar aquí el empleo del artículo con los infinitivos, así como la
contraposición τὸ δοκεῖν εἶναι / τὸ εἶναι (‘parecer ser’ / ‘ser’) que, con los
términos invertidos, volvemos a encontrar en dos fragmentos de Filemón y
posteriormente en Teles53.

Y esta utilización por parte de Platón del verso de Esquilo en apoyo de
los principios morales de su República denota, en un sentido, la solidez y
fijación que habría adquirido ya entonces la frase y, en otro sentido, con
toda probabilidad debió de contribuir a consolidarla y a afianzar su presencia
ininterrumpida en la tradición posterior.

7.2. Así, aunque reformulada, la vemos, de nuevo como trímetro yámbico, en
las comedias de Filemón (iv–iii a. C.):

Philem., frg. 94, 8 «ser justo y no parecer ser desea»

εἶναι δίκαιος κοὐ δοκεῖν εἶναι θέλει54.

(A., Th. 592 οὐ γὰρ δοκεῖν ἄριστος, ἀλλ’ εἶναι θέλει)

Cambia aquí, como se ve, el predicado nominal (‘justo’, δίκαιος) y el fraseo,
que, aun así, se sigue articulando a base de dos miembros en torno a la cesura,
la penthemímeres en este caso:

εἶναι δίκαιος / κοὐ δοκ εῖν εἶ  ν αι θέλ ει.

Nótese55 la contraposición ‘ser’ (εἶναι) / «parecer ser» (δοκεῖν εἶναι) que
acabamos de ver en el Gorgias platónico.

7.3. Teles (Τέλης), el moralista de clara inspiración cínica que vivió y enseñó
en Atenas y Megara en el siglo iii a. C., realizó su actividad pedagógica a
través de una serie de discursos (Diatribas), siete fragmentos de los cuales
fueron conservados por Estobeo56. El primero de ellos, de donde proceden los

τέον ἐστὶν τὸ ἀδικεῖν μᾶλλον ἢ τὸ ἀδικεῖσθαι καὶ παντὸς μᾶλλον ἀνδρὶ μελετητέον οὐ τὸ δοκεῖν εἶναι
ἀγαθὸν ἀλλὰ τὸ εἶναι, καὶ ἰδίᾳ καὶ δημοσίᾳ. Traducción sobre Calonge (1983).

53 Cf. Fuentes (1998: 96).
54 Philem., frg. 94, 8 οὐδ’ ὅς γε ταῦτα πάντα διατηρεῖ μόνον,|| ἀλλ’ ὅστις ἄδολον γνησίαν τ’ ἔχων φύσιν ||

εἶναι δίκαιος κοὐ δοκεῖν εἶναι θέλει. || [95] κἂν δοῦλος ᾖ τις, σάρκα τὴν αὐτὴν ἔχει· || φύσει γὰρ οὐδεὶς
δοῦλος ἐγενήθη ποτέ; frg. 10, 8 οὐδ’ ὃς τὰ μικρὰ λαμβάνειν ἀπέσχετο, || ἀλλ’ ὃς τὰ μεγάλα καρτερεῖ
μὴ λαμβάνων, || ἔχειν δυνάμενος καὶ κρατεῖν ἀζημίως· (5) || οὐδ’ ὅς γε ταῦτα πάντα διατηρεῖ μόνον, ||
ἀλλ’ ὅστις ἄδολον γνησίαν τ’ ἔχων φύσιν || εἶναι δίκαιος κοὐ δοκεῖν εἶναι θέλει.

55 Además de la insistencia en [ei], [ai].
56 Cf. Fuentes (1998: 37–43).

RELat 25, 2025, 51–76 ISSN: 1578-7486 / e-ISSN: 2255-5056



«Ser, mejor que parecer» (esse quam videri) 69

párrafos que cité más arriba, versaba precisamente sobre la cuestión que nos
ocupa:

«Sobre el parecer y el ser»

Περὶ τοῡ δοϰεῖν ϰαὶ τοῡ εἶναι.

Nótese aquí la contraposición genérica de los dos infinitivos (‘el parecer’
/ ‘el ser’) en abstracto. Sin especificar ningún predicado, como luego, según
quedó dicho, ocurriría en latín a partir de Cicerón en nuestro esse quam videri.

Nótese también el empleo del artículo con el infinitivo, que veíamos en el
Gorgias, así como la contraposición ‘ser’ (εἶναι) / «parecer ser» (δοκεῖν εἶναι)
presente también en Platón y en Filemón:

Κρεῖττόν φασι τὸ δοκεῖν δίκαιον εἶναι τοῦ εἶναι.

7.4. Luego, paralela a la latina, se constata fácilmente una tradición griega
que no se interrumpe. En Plutarco (s. i–ii), con mención expresa de Esquilo y
de Anfiarao, aparece la frase varias veces con uno u otro predicado nominal:

Plu., Arist. 3, 5, 4 καὶ ὁμοίως ἡγουμένου χρῆναι τῇ πατρίδι παρέχειν ἑαυτόν,
οὐ χρημάτων μόνον, ἀλλὰ καὶ δόξης προῖκα καὶ (5) ἀμισθὶ πολιτευόμενον.
ὅθεν ὡς ἔοικε τῶν εἰς Ἀμφιάραον ὑπ’ Αἰσχύλου (Sept. 592) πεποιημένων
ἰαμβείων ἐν τῷ θεάτρῳ λεγομένων·οὐ γὰρ δοκεῖν δίκαιος, ἀλλ’ εἶναι θέλει;

Plu., Quomodo adolescens poetas audire debeat ; p. 32d 10 σέβεσθ’ αἰδῶ
συνεργὸν ἀρετᾶς δοριμάχου, (5) Αἰσχύλος δὲ καὶ τὸ πρὸς δόξαν ἔχειν
ἀτύφως καὶ (5) μὴ διασοβεῖσθαι μηδ’ ἐπαίρεσθαι τοῖς παρὰ τῶν πολλῶν
ἐπαίνοις ἐν τῷ φρονεῖν τίθεται περὶ τοῦ Ἀμφιαράου γράφων οὐ γὰρ δοκεῖν
ἄριστος ἀλλ’ εἶναι θέλει;

Plu., Regum et imperatorum apophthegmata [Sp.?] 186b Θεμιστόκλεις, τὴν
ἔχθραν ἀπολίπωμεν; ἂν γὰρ δοκῇ, (5) πάλιν αὐτὴν ἐπανιόντες ληψόμεθα.’
Τάξας δὲ τοὺς φόρους τοῖς Ἕλλησι τοσούτῳ πτωχότερος ἐπανῆλθεν, ὅσον
εἰς τὴν ἀποδημίαν ἀνήλωσεν. Αἰσχύλου δὲ ποιήσαντος εἰς Ἀμφιάραον
(Sept. 592) ‘οὐ γὰρ δοκεῖν ἄριστος ἀλλ’ εἶναι θέλει,’ || βαθεῖαν ἄλοκα διὰ
φρενὸς καρπούμενος, || ἐξ ἧς τὰ κεδνὰ βλαστάνει βουλεύματα’.

7.5. Ya en ambiente cristiano la vemos en Clemente de Alejandría (s. ii–iii):

Clem. Al., Strom. 1, 1, 6, 3, 7 τῶν θείων μεταλαμβάνοντας λόγων παρα-
φυλακτέον, εἰ μὴ περιεργίας ἕνεκεν ἱστορήσοντες, ὥσπερ τῶν πόλεων
τὰ οἰκοδομήματα, εἰς τόδε ἀφικνοῦνται, εἰ μὴ μεταλήψεως χάριν τῶν

ISSN: 1578-7486 / e-ISSN: 2255-5056 RELat 25, 2025, 51–76



70 Jesús Luque Moreno

κοσμικῶν προσίασιν κοινωνικοὺς τῶν ἐπιτηδείων μαθόντες τοὺς καθωσι-
ωμένους τῷ Χριστῷ. (5) ἀλλ’ οἳ μὲν ὑποκριταί, καὶ δὴ ἐάσθωσαν· εἰ δέ τις
«οὐ δοκεῖν δίκαιος, ἀλλ’ εἶναι θέλει», συνειδέναι τὰ κάλλιστα τοῦτον αὑτῷ
προσήκει.

Y así se mantiene después:

Stob. (s. v), Anth. 2, 15, 3, 2 Αἰσχύλου Ἕπτα ἐπὶ Θήβας (598–600). 〈Οὐ〉
γὰρ δοκεῖν ἄριστος, ἀλλ’ εἶναι θέλω

Syrian. (s. v), in Hermog. 18, 4 καὶ ἀξιωματικῶς τὴν ἐκ τοῦ ἐναντίου ἐπάγει
ἀπόφασιν ἥκιστα ῥητορικῇ προσήκειν ἀποφαινόμενος τὴν περὶ τῶν ὡς
ἀληθῶς ὄντων καὶ καθόλου ζήτησιν, φιλοσοφίας δὲ ἴδια τὰ τοιαῦτα αἰνιτ-
τόμενος, ἥπερ μόνη τεχνῶν τε καὶ ἐπιστημῶν πηγὴ ὑπάρχουσα κυριώτατα
κατ’ Αἰσχύλον ‘οὐ γὰρ δοκεῖν ἄριστος ἀλλ’ εἶναι θέλει’.

y prosigue a lo largo de todo el Medievo:

Procop. Gaz. (s. v–vi), ep. 119, 1 Οὐ γὰρ δοκεῖν ἄριστος ἀλλ’ εἶναι θέλει
φησὶν Αἰσχύλος, ἐπαινεῖν τινα προελόμενος. τοιοῦτος ἡμῖν ἀνεφάνης, οὐ
τοῦτο δὴ τὸ κοινὸν μέχρι τοῦ παρεῖναι φιλίαν ἐπιδεικνύς, οὐδὲ μετρῶν
τῷ τόπῳ τὴν εὔνοιαν, ἀλλὰ κρείττων εἶναι καὶ σαυτὸν νικᾶν ἐπειγόμενος.
εἰκότως ἄρα σε τῆς ἐμῆς διανοίας οὐκ οἶδεν ὑποκλέπτειν ἡ λήθη, ἀλλ’
ἔπεισί τί μοι Σωκρατικὸν ἀεὶ λέγειν, (5) ὡς «εἰ ἐγὼ Παγκράτιον ἀγνοῶ,
καὶ ἐμαυτοῦ ἐπιλέλησμαι», οὗ χορεύει μὲν…

Syriani, Sopatri et Marcellini scholia ad Hermogenis librum περὶ στάσεων
(post vii) 4, 79, 19…φιλοσοφίας γὰρ ταῦτα, ἣ πηγὴ τεχνῶν καὶ ἐπιστημῶν
ὑπάρχουσα οὐ δοκεῖν δικαία ἀλλ’ εἶναι θέλει.

Sud. Lexicon (s. x), Δ 1327, 4 Δοκιμάσας … καὶ Αἰσχύλος φησίν, οὐ γὰρ
δοκεῖν δίκαιος, ἀλλ’ εἶναι θέλω

Io. Phrangopulus (s. xii), Oratio in honorem Georgii Xiphilini 10, 193 Ἆρα δὲ
ταῦτα ποιῶν τῷ αἰῶνι τούτῳ συσχηματίζεται, εἰπεῖν ἀποστολικῶς, [191]
καὶ τὴν ἐξ ἀνθρώπων δόξαν θηρώμενος ταυτὶ διαπράττεται φανητιῶν καὶ
σαλπίζων καὶ δημοσιεύων τὸ ἀγαθούργημα; Καὶ πῶς, ὅς γε οὐ γὰρ δοκεῖν
ἄριστος ἀλλ’ εἶναι θέλει;

Tz. (s. xii) Chilias 4, 15, 1 Η ΛΕΓΟΥΣΑ ΟΥ ΓΑΡ ΔΟΚΕΙΝ ΑΡΙΣΤΟΣ ΑΛΛ’
ΕΙΝΑΙ ΘΕΛΩ ιεʹ Ὁ παῖς τοῦ Εὐφορίωνος ὁ τραγικὸς Αἰσχύλος, [981] ἐν
δράματι ὃ λέγεται Ἑπτὰ οἱ ἐπὶ Θήβα… [993] «νοῦς μὲν ἀκόμπαστος, χεὶρ
δ’ ὁρᾷ τὸ δράσιμον. Οὐ γὰρ δοκεῖν ἄριστος, ἀλλ’ εἶναι θέλει.»; epist. 1,
3, 1 ‘οὐ γὰρ δοκεῖν ἄριστος, ἀλλ’ εἶναι θέλω’, κατὰ τὸν τραγικὸν ἐκεῖνον
Αἰσχύλον τὸν Ἐλευσίνιον.

RELat 25, 2025, 51–76 ISSN: 1578-7486 / e-ISSN: 2255-5056



«Ser, mejor que parecer» (esse quam videri) 71

8. Es, por tanto, evidente que en Grecia había una tradición similar a la de
Roma; se hace presente, como la latina, en los textos conservados sin solución
de continuidad desde muy atrás hasta tiempos modernos. Merece, pues, la
pena insistir algo más en los términos en que se expresó dicha tradición griega,
sobre todo la de los siglos anteriores a las primeras manifestaciones latinas
del siglo i a. C. Dichas expresiones, más o menos formulares, tal vez permitan
entrever hasta qué punto las latinas pueden haber surgido a partir de ellas.

Ideas posiblemente muy antiguas, cuyos orígenes se nos pierden en la noche
de los tiempos, aparecen formuladas por primera vez en Esquilo (οὐ γὰρ δοκεῖν
ἄριστος, ἀλλ’ εἶναι θέλει) en un contexto poético, no doctrinal. Lo que, en un
sentido, podría ser síntoma de la gran antigüedad de dicha doctrina y, en otro
—el de su formulación normalizada, ajustada al patrón rítmico-métrico del
trímetro yámbico—, podría dar idea de su fuerza y eficacia, cosa que explicaría
su hondo arraigo en la tradición posterior: la repiten tal cual (a veces con
mención expresa del autor) o con ligeras variantes Platón, Filemón, Plutarco,
Estobeo, Siriano, Procopio, etc.

Platón recurre a la formulación de Esquilo, al que nombra explícitamente,
para presentar la idea en un contexto doctrinal, en la República. Ello debió de
fomentar el mantenimiento de la sentencia esquilea en los escritos de filosofía
moral posteriores. La cita es casi literal (el mismo orden δοκεῖν / εἶναι), pero
añade algún rasgo propio que también pudo tener futuro: así, por ejemplo,
la concentración de los dos infinitivos a la cabeza de la sentencia: οὐ δοκεῖν
ἀλλ’ εἶναι ἀγαθὸν ἐθέλοντα. Ello podría responder a un deseo, consciente o
inconsciente, de potenciar la mutua contraposición de los dos infinitivos, que
constituye la médula del axioma.

La misma idea aparece en el Gorgias, pero sin nombrar a Esquilo y con
una formulación distinta a la de los Siete: οὐ τὸ δοκεῖν εἶναι ἀγαθὸν ἀλλὰ τὸ
εἶναι. Se mantiene el orden δοκεῖν / εἶναι, pero la mayor libertad de la prosa
permite novedades como el artículo con los infinitivos, que hemos visto luego
en Teles, y la contraposición τὸ δοκεῖν εἶναι / τὸ εἶναι (‘parecer ser’ / ‘ser’) a
la que acude también Filemón. En estos dos infinitivos juntos a la cabeza de
la sentencia (οὐ δοκεῖν ἀλλ’ εἶναι) o solos en el título de la diatriba de Teles
(Περὶ τοῦ δοϰεῖν ϰαὶ τοῦ εἶναι), ¿cabría ver un lejano precedente de la escueta
fórmula ciceroniana esse quam videri? Séalo o no, es este el horizonte en que
hay que contemplar el aforismo latino, su propia entidad formal y su aparición
ante nuestros ojos en la segunda mitad del siglo i a. C.

8.1. Por esas fechas la penetración en Roma de la filosofía griega era ya
un hecho, un factor de primera importancia dentro de la oleada cultural

ISSN: 1578-7486 / e-ISSN: 2255-5056 RELat 25, 2025, 51–76



72 Jesús Luque Moreno

que desde hacía tiempo se venía produciendo. Frente al mos maiorum, a
los valores morales y políticos del civis Romanus, firmemente establecidos
entre los antiguos pensadores (Catón el Censor), venía abriéndose camino
ahora la modernidad (mayor tolerancia, refinamiento, esteticismo) del nuevo
Mediterráneo bilingüe tras la Graecia capta. Se va imponiendo una nueva
mentalidad en la clase dirigente, con unos principios culturales y políticos
más flexibles. Y en tales circunstancias la máxima romana no debió de ser
independiente de la griega, como con toda probabilidad no lo era el principio
moral que encarnaba.

La filosofía helenística, la griega y la romana, lejos de las especulaciones
teóricas de las escuelas y de los grandes maestros clásicos, en la tesitura
ecléctica del nuevo estoicismo, de la Academia tardía, del escepticismo, antes
que especulativa y doctrinal (aunque no ajena a otras cuestiones, como la
posibilidad de un verdadero conocimiento de las cosas, dado lo engañoso de
los sentidos y los riesgos del correcto uso de la razón) se movía más bien
encarnada en la vida práctica, en un horizonte moral, socio-político.

En este contexto brilla Cicerón como el gran impulsor de esta nueva filosofía
griega mediante una serie de escritos en los que se sustancia su gran empresa
de adaptarla a la nueva sociedad romana y a las estructuras lingüísticas del
latín. En este sentido fue decisiva la tarea de acomodar a la lengua del Lacio la
terminología técnica del lenguaje filosófico griego: importación de tecnicismos,
creación de neologismos, traducción de términos y expresiones. Es, entonces,
en este punto específico de la traducción donde parece que hay que situar
nuestra divisa.

Inmersa de lleno en ese mismo ambiente socio-cultural aparece la figura
de Salustio, quien, envuelto en los mismos avatares políticos, influido por las
mismas corrientes de pensamiento, conocedor a fondo de Cicerón, que tenía
sobre él no escaso ascendiente, no era en su empresa historiográfica ajeno en
absoluto a la tradición literaria griega.

Parece, por tanto, que hay razones suficientes para explicar la consagración
en la Roma del momento de la fórmula esse quam videri, desconocida hasta
entonces. Dicha fórmula podría no ser otra cosa que la traducción al latín, en
las circunstancias que acabo de esbozar, del griego οὐ δοκεῖν ἀλλ’ εἶναι en
alguna de las formulaciones que he intentado presentar.

8.2. ¿Cuál de ellas? ¿En qué momento y circunstancias? ¿Por obra de quién?
¿De Cicerón? ¿De Salustio? No sabría, como ya dije, responder a estas pre-
guntas. Sí cabe, no obstante, intentar precisar algo más el proceso del trasvase
desde una a otra lengua.

RELat 25, 2025, 51–76 ISSN: 1578-7486 / e-ISSN: 2255-5056



«Ser, mejor que parecer» (esse quam videri) 73

Es evidente la traducción de los dos infinitivos que se enfrentan:

‘parecer’: δοκεῖν > videri

‘ser’: εἶναι > esse.

En cambio, la contraposición τὸ εἶναι / τὸ δοϰεῖν εἶναι, presente en el
Gorgias platónico, en Filemón y en Teles, no parece haber dejado rastro en
latín (esse / videri esse). Lo que abonaría la idea de que en el transcurso del
tiempo predominó la formulación de Esquilo-Platón, República.

No he visto tampoco traducida a la nueva lengua la sintaxis de la frase: lo
que en griego se mantiene como una coordinación adversativa (οὐ… ἀλλ’)
es sustituido siempre en latín por una comparación: (non tam) quam; lo que
implica un orden distinto en los verbos.

Sí es común a griegos y romanos la presencia de un verbo volitivo del que
dependen los dos infinitivos:

‘querer’ θέλειν > velle (malle, ‘preferir’ a causa de la comparación).

¿Se podría reconocer en dicho verbo el peso de un componente moral
voluntarista?

A dicho componente o enfoque moral apuntarían tal vez los predicados
nominales que con frecuencia se añaden a los verbos copulativos δοκεῖν /
videri, εἶναι / esse. El superlativo ἄριστος de Esquilo, que se ajusta a la figura
del héroe idealizado, reaparece en Plutarco, quien se hace eco también del
δίκαιος que había introducido en su trímetro Filemón; adjetivo que pervive
luego en la tradición griega (Clemente de Alejandría y en el léxico Suda)
pero no en la romana. Platón en la República sustituyó el superlativo esquileo
por el positivo ἀγαθός, más propio de la genérica sentencia moral en que se
convierte allí el verso del poeta. Dicho adjetivo es el que parece pervivir en
Roma, en una posible tradición platónica que lo traduciría mediante el bonus
de Salustio, heredado luego por Frontón.

Cicerón, por su parte, podría tener conocimiento de la diversidad de ad-
jetivos en esta moraleja; de ahí podría venir su genérico «dotado de virtud»
(virtute praeditus), que también podría entenderse como un paso adelante en
la generalización del sentido de la sentencia, potenciando en ella los dos infini-
tivos. El paso definitivo habría sido eliminar toda cumplimentación adjetival y
reducir el eslogan a los dos infinitivos ‘ser’ y ‘parecer’, esse y videri, que que-
dan concentrados en sí mismos, como sustantivados: «el ser» y «el parecer».
La fórmula moral, además, parece adquirir así un cierto tinte gnoseológico.

ISSN: 1578-7486 / e-ISSN: 2255-5056 RELat 25, 2025, 51–76



74 Jesús Luque Moreno

Entre los griegos no he encontrado una formulación genérica, abstracta, como
esta del Lucullus ciceroniano. Lo más cercano sería el pasaje de Platón en la
República.

8.3. En conclusión, esse quam videri no parece otra cosa que la versión latina
de unas fórmulas que trataban de encerrar, condensada al máximo, una idea
moral bien asentada en la filosofía helenística bilingüe. Dichas expresiones
gnómicas tenían tras de sí en griego una larguísima tradición rastreable hacia
atrás nada menos que hasta Esquilo. En latín, en cambio, no las conocemos
antes de la segunda mitad del siglo i a. C. A partir de entonces el mismo
principio moral, la misma idea la comprobamos formulada tanto en griego
como en latín, tanto en Oriente como en Occidente.

En latín se llegó a una formulación más escueta y rigurosa que las de la
tradición griega; una formulación quintaesenciada, que en lo sustancial no se
aparta de la griega y que puede que no sea ajena al genio traductor de Cicerón.

9. Sea o no exactamente este su origen concreto, estas tres palabras encierran
en sí mismas una sabiduría centenaria, milenaria tal vez: «ser, no parecer».
Una sabiduría compartida por griegos y romanos, pero que, como ya dije
antes, no se reduce al ámbito espacial y temporal de dicha civilización. Puede
incluso que la llevaran ya en sus genes los pueblos indoeuropeos cuando en
su expansión (ca. 4000 a. C.) ocuparon las penínsulas del Sur de Europa.

Así podrían sugerirlo dos verbos fundamentales en los sistemas léxico-
semánticos griego y latino (ambos con amplias correspondencias en otras
lenguas indoeuropeas), los verbos ‘ser’ y «tener»: εἶναι y ἔχειν, esse y habere.
En ambos sistemas el segundo de ellos (ἔχειν, habere) además de con su sentido
propio, fuerte, transitivo (‘tener’, ‘poseer’, etc.57) se usa con un sentido, por
así decirlo, débil, como verbo auxiliar, de estado o situación, dándose así la
mano con el verbo ‘ser’ / ‘estar’ (εἶναι / esse)58.

Se establece, entonces, una pareja de verbos de existencia, esencia o estado:
uno de ellos (εἶναι /esse) indica el ser/estado del que es; el otro (ἔχειν, habere),
el ser/estado del que tiene59, lo que cada cual es (esse, essentia) y el aspecto

57 Aunque en español el verbo ‘haber’ con el sentido de ‘poseer’ ha sido sustituido por el verbo ‘tener’,
que, en principio, (como el latín tenere) significaba ‘asir’, ‘agarrar’, ‘sujetar’: Luque (1978).

58 Cf., por ejemplo, Lewis-Short, s. v. ii B 6; Gaffiot, s. v. ii 9; ThlL, s. v. habeo, caput alterum, pp. 2452, 67
ss. (especialmente 2459, 4 ≈ esse). Sobre ‘haber’ en español, cf. DLE; Luque (1978).

59 «Ils (= être et avoir ) indiquent bien l’un et l’autre l’état, mais non le même état. Être est l’état de l’étant,
de celui qui est quelque chose ; avoir est l’état de l’ayant, de celui à qui quelque chose est»: Kawaguchi
(1979: 8).

RELat 25, 2025, 51–76 ISSN: 1578-7486 / e-ISSN: 2255-5056



«Ser, mejor que parecer» (esse quam videri) 75

(‘hábito’, habitus) con que se presenta (〈 se 〉 habere, videri); el ser, la esencia y
los accidentes, la apariencia, el parecer.

Este par de verbos fue sabiamente estudiado por Émile Benveniste (1960),
sobre cuya doctrina se sustenta el famosísimo To Have or to Be, escrito luego
(1976), pocos años antes de su muerte, por el psicoanalista freudiano y sociólo-
go marxista Erich Fromm: dos modos de existencia, dos formas de entenderse
uno a sí mismo y al mundo60; dos concepciones que ya estaban claramente
definidas en el léxico latino y en el griego (y quizás ya en indoeuropeo): εἶναι
/ ἔχειν, esse / habere.

Es más, tras esta distinción no se me hace difícil reconocer uno de los
pilares que sustentan la llamada paideιa (παιδεία), cuyos principios e ideales,
al servicio de la educación, tienen la capacidad no ya de instruir a individuos
equipados con destrezas rentables para «servir» (para ser útiles y productivos,
y así tener y dominar), sino la de «formar» verdaderos hombres, en el más puro
sentido del término; hombres libres (los de las posteriores τέχναι ἐλεύθεραι,
las artes liberales, las ciencias que liberan), que, al amparo de la verdadera
sabiduría (la σοφία, la sapientia), busquen ‘ser’, no «tener» y ‘parecer’.

Bibliografía

von Albrecht, Michael (2003): Cicero’s Style. A Synopsis Followed by Selected Analytic
Studies, Leiden, Brill.

D’Avenia, Fabrizio (2015): «“Esse malo quam videri”. Sangre y mérito en la orden
de Malta a través de la literatura de ficción (Italia, siglos xvi–xvii)», en Iglesias
Rodríguez, Juan J. et al. (eds.), Comercio y cultura en la edad moderna, Sevilla,
Universidad de Sevilla, 2015, 2665–2680.

Benveniste, Émile (1960): «Être et “avoir” dans leurs fonctions linguistiques», Bulletin
de la Société de linguistique 55, 113–134.

Calonge, Julio et al. (1983): Platón, Gorgias. Menéxeno. Eutidemo. Menón. Crátilo,
Introd., trad., notas, Madrid, Gredos (BCG 61).

60 Fromm (1997: 20–21): «1. By being or having I do not refer to certain separate qualities of a subject as
illustrated in such statements as “I have a car” or “I am white” or “I am happy.” I refer to two fundamental
modes of existence, to two different kinds of orientation toward self and the world, to two different
kinds of character structure the respective predominance of which determines the totality of a person’s
thinking, feeling, and acting.

»In the having mode of existence my relationship to the world is one of possessing and owning, one
in which I want to make everybody and everything, including myself, my property.

»In the being mode of existence, we must identify two forms of being. One is in contrast to having, as
exemplified in the Du Marais statement, and means aliveness and authentic relatedness to the world.
The other form of being is in contrast to appearing and refers to the true nature, the true reality, of
a person or a thing in contrast to deceptive appearances as exemplified in the etymology of being
(Benveniste)».

ISSN: 1578-7486 / e-ISSN: 2255-5056 RELat 25, 2025, 51–76



76 Jesús Luque Moreno

Calvo, José Luis (2022): Los cuatro evangelios, ed. bilingüe, Madrid, Trotta.
DLE = Real Academia Española, Diccionario de la lengua española, 23.ª ed., 2014.
Eggers Lan, Conrado (1986): Platón, Diálogos iv: República, Introd., trad., notas,

Madrid, Gredos (BCG 94).
Ernout, Alfred & Meillet, Antoine (1959): Dictionnaire étimologique de la langue latine,

4.ª ed., París, Klincksieck (= 1967).
Fromm, Erich (1976 [1997]): To Have or to Be, Univ. of Sydney, Abacus; reimpr. 1997,

Londres – Nueva York, Continuum.
Fuentes González, Pedro Pablo (1998): Les diatribes de Télès, París, Vrin.
García Pinilla, Ignacio J. (2014): Cicerón, Los deberes, introd., trad., notas, Madrid,

Gredos (BCG 414).
Guntiñas Tuñón, Orlando (1984): Jenofonte, Obras menores, Madrid, Gredos (BCG

75).
Jaeger, Werner (1933): Paideia, Die Formung des Griechischen Menschen; trad. esp.

Paideia: Los ideales de la cultura griega, México, Fondo de Cultura Económica,
1942/1957.

Kawaguchi, Jungi (1979): «“Être” et “avoir” chez Benveniste», L’information gram-
maticale 3, 6–9.

Luque Moreno, Jesús (1978): «En torno al sintagma “haber impersonal + sustantivo”
y sus orígenes latinos», RSEL 8/1, 125–147.

Marrou, Henri-Irénée (1948): Histoire de l’éducation dans l’antiquité, París, Éditions
du Seuil.

Mitchell, William John Thomas (1986): Iconology. Image, Text, Ideology, Chicago,
University of Chicago Press.

Mitchell, William John Thomas (1994): Picture Theory. Essays on Verbal and Visual
Representation, Chicago, University of Chicago Press.

Otón Sobrino, Enrique (2002): «Creencia y estilo en Salustio. i», Cuadernos de
Filología Clásica, Estudios latinos 22, 363–389.

Palacios Martín, Ángela (1992): Frontón, Epistolario, Introd., trad., notas, Madrid,
Gredos (BCG 161).

Perea Morales, Bernardo (1986): Esquilo, Tragedias, Trad. y notas, Madrid, Gredos
(BCG 97).

Renehan, Robert (1976): «A Traditional Pattern of Imitation in Sallust and His
Sources», Classical Philology 71/1, 97–106.

Segura Ramos, Bartolomé (1997): Salustio, Conjuración de Catilina, Guerra de Jugur-
ta…, Introd., trad., notas, Madrid, Gredos (BCG 246).

de Vaan, Michiel (2008): Etymological Dictionary of Latin, Leiden – Boston, Brill.
Consultado en la versión digital: ‹https://dictionaries.brillonline.com/search#dict
ionary=latin&id=\-la0688›.

Woodman, Anthony J. (1988): Rhetoric in Classical Historiography. Four Studies,
Londres, Routledge.

RELat 25, 2025, 51–76 ISSN: 1578-7486 / e-ISSN: 2255-5056

https://dictionaries.brillonline.com/search#dictionary=latin&id=la0688
https://dictionaries.brillonline.com/search#dictionary=latin&id=la0688

