
Recibido: 10/04/2025
Aceptado: 12/06/2025 DOI: 10.23808/rel.v25i1.115213

Horacio, Carm. 1, 1, 35–36 y 1, 28, 23–25: una

relectura crítica∗

Horace, Carm. 1, 1, 35–36 and 1, 28, 23–25: a Critical

Rereading

Juan A. ESTÉVEZ SOLA
Universidad de Huelva

ORCID iD: 0000–0003-0093–2118
estevez@uhu.es

Resumen: En el presente artículo se revisan las propuestas de edición referentes a
dos problemas editoriales en las Odas de Horacio.

Palabras clave: Horacio, Odas, crítica textual

Abstract: This article reviews the editing proposals regarding two editorial problems
in Horace’s Odes.

Keywords: Horace, Odes, Textual Criticism

Cómo citar este artículo: Juan A. Estévez Sola, «Horacio, Carm. 1, 1, 35–36 y 1,
28, 23–25: una relectura crítica», Revista de Estudios Latinos 25 (2025), págs. 33–49.

Cuando uno estudia el texto de Horacio como objetivo editorial se ha de
mover siempre entre estas dos consideraciones: «The text of the Odes is for
practical purposes settled»1 y «I do not think there exists today a fully critical
edition of Horace’s poems»2. Resultaría una obviedad reconocer que nuestro
conocimiento de los textos latinos (y griegos evidentemente) antiguos, de la

∗ Esta publicación es parte del proyecto de I+D+i PID2022-136988NB-I00, «Edición de poemas de Ho-
racio ii». Agradezco enormemente las indicaciones de los Profs. Rivero García y Fàbregas Salis. Y no
menos las observaciones de los informantes de la revista.

1 Shorey (1898: vi).
2 Brink (1981: 15). Ambos asertos son recordados por Renehan (1988: 311). En nuestro caso segui-

mos en gran pare las conclusiones de Tarrant a propósito de por qué editar de nuevo a Horacio

ISSN: 1578-7486 / e-ISSN: 2255-5056
Artículo distribuido en acceso abierto bajo los términos de la licencia internacional de uso y distribución Creative Commons CC BY-NC-ND 4.0

Revista de Estudios Latinos (RELat) 25, 2025, 33–49



34 Juan A. Estévez Sola

latinidad tardía, medievales o humanísticos en sentido amplio depende de
los manuscritos, pero eso no significa que debamos dejarnos caer de manera
ciega sobre su testimonio, aunque sean unánimes en transmitirnos una lectura
dada. Una de las razones para la existencia de la crítica textual es que esa
unanimidad, o ese abuso estadístico en forma de mayoría de manuscritos, no
sea suficiente para convencernos tal vez de una lectura determinada. Y ello es
válido tanto si la lectura unánime nos ha pasado por correcta y mucho más si
la lectura unánime nos parece incorrecta, o al menos sospechosa. Y esto, ya
sea uno el manuscrito, o tengamos la transmisión de Ovidio.

Que la unanimidad entre los filólogos sea un criterio de verdad me parece
igualmente un dislate. Si ello hubiera sido así ninguna ciencia habría avanzado
porque lo habría impedido el acuerdo unánime de todos. Y eso que la evolución
en las ciencias podría ser más lineal que en la crítica textual3. Me bastaría, pues,
con un filólogo que razonablemente aportara un indicio de duda sobre una
lectura dada —pensemos en que muchas tradiciones editoriales abundan sólo
en textos revisados o directamente «asumidos» de manera habitual—, para
considerar la posibilidad de someter de nuevo a juicio ese pasaje. El crítico
textual debe rechazar por mera honradez intelectual el pretendido consenso
de hombres buenos.

Son los editores los que deben plantear los problemas en su búsqueda de la
verdad, y ésta no puede depender del número de manuscritos ni del número
de ediciones. La verdad, o su búsqueda, debería en todo caso reposar en el
juicio, porque al cabo se trata de eso, de juzgar la validez de un texto, no de
su aceptación ciega, por muchos que sean sus manuscritos, por muchos que
sean sus editores: hace menos daño una conjetura errada que el producido al
aceptarse un texto sin que se haya reflexionado sobre él4.

El objetivo de este artículo es, pues, presentar dos lugares en los que creo
hay que repensar la decisión editorial5.

(2015: 294) empezando por esta: «Horace is one of many authors whose later manuscripts remain
largely unexplored».

3 Luck (1981: 164–194).
4 Liberman (2009: s. p.). En todo caso, la unanimidad de los manuscritos y de las ediciones aportan

elementos de juicio que impiden otro peligro: la proliferación de propuestas ope ingenii sin sustento.
Véanse por ejemplo la cantidad de propuestas editoriales no asumidas en la famosa web de las conjeturas
de Horacio: ‹https://tekstlab.uio.no/horace›.

5 Los textos son citados a partir de la edición de Shackleton Bailey de 42001. Muy próxima está ya una
nueva edición crítica de los libros i–ii preparada conjuntamente con los prof. Rivero García y Ramírez
de Verger para la colección Alma Mater del CSIC.

RELat 25, 2025, 33–49 ISSN: 1578-7486 / e-ISSN: 2255-5056

https://tekstlab.uio.no/horace


Horacio, Carm. 1, 1, 35–36 y 1, 28, 23–25: una relectura crítica 35

1. Carm. 1, 1, 35–36

Quod si me lyricis uatibus inseres,
sublimi feriam sidera uertice.

Señalo en primer lugar una juntura de cierto abolengo. Se trata de la oda 1,
1, la cual, dedicada a Mecenas, se desarrolla en forma de «priamel» o rechazo
de las diversas ocupaciones de los hombres como contraste con la completa
dedicación de Horacio a la poesía, y es en cierta medida una oda programática.
En ella, además, el poeta expresa el logro de que su poesía ha conseguido
que hederae (29), Nympharumque leues cum Satyris chori (31), y Euterpe y
Polyhymnia (33) lo aparten del pueblo (secernunt populo v. 32) y lo mezclen
con los dioses (dis miscent superis v. 30) en una suerte de apoteosis como
premio a su labor poética.

El texto así editado no parece presentar problema alguno; sin embargo, el
significado de sublimi puede plantearnos alguna dificultad. En principio es
‘suspendido en el aire’, ‘alzado de la tierra’, y luego ‘alto’, y luego ‘sublime’6.
Las traducciones habituales no siempre presentan un resultado semejante
y van desde la literalidad a la paráfrasis, que en algún caso incluso elude la
dificultad:

f. villeneuve (1929: 7): Mais, si tu me donnes une place parmi les lyriques
inspirés, j’irai, au haut des airs, toucher les astres de ma tête.

j. vergés (1978: 63): I, si tu em poses entre els poetes lírics, alçaré el cap i
tocaré els estels.

m. fernández galiano (1990: 87): Pero si, en cambio, me cuentas como
vate lírico, herirá los astros mi cabeza enhiesta.

l. canali (1991: 101): Ché se tu mi porrai tra i lirici poeti, la mia fronte
andrà alle stelle.

j. l. moralejo (2007: 248): Y si me cuentas entre los líricos vates, en las
alturas tocaré con mi cabeza los astros.

n. rudd (2004: 25): But if you rank me among the lyric bards of Greece, I
shall soar aloft and strike the stars with my head.

n. holzberg (2018: 239): Wenn du mich aber den lyrischen Sängern ein-
reihst, werde ich mit hoch erhobenem Scheitel an die Sterne stoßen.

e. pianezzola (2024: 11): E se tra i lirici vati tu vorrai annoverarmi, mi
sembrerà di toccare il cielo con il capo.

La oda, por la posición en el conjunto de los tres primeros libros, debe

6 Para el concepto y su desarrollo es esencial Hardie (2009).

ISSN: 1578-7486 / e-ISSN: 2255-5056 RELat 25, 2025, 33–49



36 Juan A. Estévez Sola

ser puesta en relación obvia con la última de ellas, siquiera sea por su mero
vínculo métrico: son las dos únicas de los tres primeros libros escritas bajo
el esquema del primer asclepiadeo, lo que nos pone delante de una voluntad
cierta de Horacio de vincular el primero y el último de sus poemas: el primero,
ya señalado como programático, el último como σφραγίς7. Los vínculos entre
ambas odas pueden aumentarse, por ejemplo, con los elementos vegetales,
hederae y lauro, la referencia a las musas, Euterpe y Polyhymnia, y Melpomene,
las aparentes dudas iniciales con dos condicionales, si y quodsi, frente a la
certeza final, exegi monumentum, con orden a la musa, cinge … Melpomene, etc.

La duda surge cuando Horacio responde a la prótasis condicional con el
verso final: sublimi feriam sidera uertice, de cuya traducción me eximen las
anteriores versiones, porque realmente, y a la vista de la sintaxis de 3, 30,
lo que el texto sugiere es que él, el vate, alzado sobre la tierra alcance las
estrellas con su cabeza, es decir, sublimis feriam sidera uertice. Piénsese que
la haplología de una s alta junto a una f es muy fácil. Es decir, que haya un
predicativo del sujeto más que un adjetivo del ablativo. Y de esta construcción
3, 30 nos ofrece sobrados testimonios:

Non omnis moriar multaque pars mei
uitabit Libitinam; usque ego postera
crescam laude recens, dum Capitolium
scandet cum tacita uirgine pontifex.
Dicar, qua uiolens obstrepit Aufidus 10
et qua pauper aquae Daunus agrestium
regnauit populorum, ex humili potens
princeps Aeolium carmen ad Italos
deduxisse modos. Sume superbiam
quaesitam meritis et mihi Delphica 15
lauro cinge uolens, Melpomene, comam.

Realmente, pues, encontramos en el final de la oda 1, 1 y en la oda 3, 30
la voluntad del poeta de permanecer vivo en una especie de apoteosis o
divinización promovida por las musas. A este respecto es de recordar que
sublimis es adjetivo propio de la divinidad, como refiriéndose a Venus nos
muestra Verg. Aen. 1, 145: ipsa Paphum sublimis abit sedesque reuisit, a lo que el
comentario de Servio añade: IPSA PAPHVM ciuitatem Cypri. SVBLIMIS diuino
incessu. Otros ejemplos se pueden ver en Liu. 1, 16, 8: hablando del evanescido

7 La voluntad de ascensión a las estrellas se ve también en la σφραγίς del poema 20 del libro ii, vv. 1–5:
Non usitata nec tenui ferar / penna biformis per liquidum aethera / uates neque in terris morabor

/ longius inuidiaque maior / urbis relinquam. 5

RELat 25, 2025, 33–49 ISSN: 1578-7486 / e-ISSN: 2255-5056



Horacio, Carm. 1, 1, 35–36 y 1, 28, 23–25: una relectura crítica 37

Rómulo, en este caso como divinización, «haec» inquit «locutus sublimis abiit»;
y en Val. Fl. 7. 157–158 tenues sublimis in auras / tollitur, hablando de Juno8.

Mas la propia posición de 3, 30 como sello final nos lleva a su vez al final de
los finales, los últimos versos de las Metamorfosis ovidianas, 15, 875–8799:

parte tamen meliore mei super alta perennis
astra fer ar, nomenque erit indelebile nostrum,
qua que pa tet domitis Romana potentia terris,
ore legar populi, perque omnia saecula fama,
siquid habent ueri uatum praesagia, uiuam.

que tantos puntos de contacto léxico tiene con Horacio: pars mei – parte meliore
mei, sidera – astra, qua – quaque, dicar – legar, populorum – populi, uatibus-
uatum, crescam – uiuam, y aun retóricos, como la emulación paronomástica de
feriam y ferar10, ello sin contar con la uariatio posible de sublimis y perennis,
como fama perdurable.

Para aquilatar el significado de sublimis podrían verse además los siguientes
ejemplos.

Ou. Met. xi 502–504 (una tormenta):

ipsa quoque his agitur uicibus Trachinia puppis
et nunc sublimis ueluti de uertice montis
despicere in ualles imumque Acheronta uidetur.

Sil. xii 609–611 (Júpiter en defensa de los romanos):

ipse e Tarpeio sublimis uertice cuncta,
et uentos simul et nubes et grandinis iras
fulminaque et tonitrus et nimbos conciet atros.

Más ilustrativos para el caso que nos ocupa son, con todo, los siguientes11.
Verg. ecl. 9, 26–29:

8 Tambien Mart. Cap. 9, 909: tandem inter Phoebum Pallademque media Harmonia sublimis ingreditur ;
Paneg. 2, 45, 7: Spectabas haec e tuis collibus, Roma, et septena arce sublimis celsior gaudio ferebaris.

9 Ovidio en Met. 4, 721–725 escribe el episodio de Perseo y la Gorgona con fraseología parecida: sublimis
in auras … quaque patet. Para el análisis de estos versos véase Hardie (2015: 624–626) y Berti (2024).

10 Para las diferencias de mentalidad en su destino final entre Horacio y Ovidio, apoteosis frente a fama,
véase A. Río Torres-Murciano (2016: 280–283). Hardie, en el libro antes citado de 2009, no hace este
tipo de distinciones.

11 Otros casos en Prop. 3, 1, 9: Quo me Fama leuat terra sublimis; Ou. Met. 7, 60–61 quo coniuge felix / et dis
cara ferar et uertice sidera tangam; Val. Fl. 7, 157 Mensque obnixa malo, tenues sublimis in auras.

ISSN: 1578-7486 / e-ISSN: 2255-5056 RELat 25, 2025, 33–49



38 Juan A. Estévez Sola

M. Immo haec, quae Varo necdum perfecta canebat:
«Vare, tuum nomen, superet modo Mantua nobis,
Mantua uae miserae nimium uicina Cremonae,
cantantes sublime ferent ad sidera cycni».

Sen. Her. f. 958 (Hércules):

in alta mundi spatia sublimis ferar,
petatur aether: astra promittit pater.

Manil. 5, 597 (Gorgona):

Emicat ac toto sublimis corpore fertur.

Laus. Pis. 221–224:

Iuuat, optime, tecum
degere cumque tuis uirtutibus omne per aeuum
carminibus certare meis: sublimior ibo,
si famae mihi pandis iter, si detrahis umbram.

Prud. Hamart. 129–131:

Marcionita deus tristis, ferus, insidiator,
uertice sublimis, cinctum cui nubibus atris
anguiferum caput et fumo stipatur et igni.

El primero presenta un proceso, podríamos decir, de catasterismo reservado
en este caso a un magistrado, no a un poeta, pero sí bajo el poder de Apolo. Los
cisnes como aves de Apolo así lo aseguran. También Horacio se transformará
en cisne en 2, 20 para un vuelo celestial12. El segundo es muy cercano a
nuestro caso porque no sólo recoge un proceso de apoteosis, la de Hércules,
sino también porque puede ser un eco, no ya de sublimis, sino ‘aural’ o auditivo
de ferar y feriam13. Recordemos la paronomasia de feriam y ferar ya señalada
arriba para el caso de Ovidio. El ejemplo de Manilio presenta el adjetivo en

12 El poema también es una σφραγίς, que al estar dirigido a Mecenas se vincula también a 1, 1.
13 Un ejemplo más de elevación en apoteosis o muy cercana a ella es (refiriéndose a Venus) Verg. Aen.

2, 259–260: sublimemque feres ad sidera caeli / magnanimum Aenean; 5, 254–255 quem praepes ab Ida
/ sublimem pedibus rapuit Iouis armiger uncis, seguido de cerca por Petron. 83,3: aquila ferebat caelo
sublimis Idaeum, referido a Ganimedes, donde, sea la conjetura Ideum o el constatado deum, de nuevo
encontramos sublimis. Y de nuevo en uso predicativo. Véase Habermehl (2006: 71).

RELat 25, 2025, 33–49 ISSN: 1578-7486 / e-ISSN: 2255-5056



Horacio, Carm. 1, 1, 35–36 y 1, 28, 23–25: una relectura crítica 39

predicativo con un ablativo, que depende más de sublimis que de fertur. La
Laus introduce el término vinculado a la Fama, no a una apoteosis, pero en un
contexto muy similar al horaciano: en un momento en el que su autor se dirige
a Pisón, como el venusino a Mecenas, y de ahí ascender de humilis a sublimis.
Y las deudas del autor de la Laus con Horacio son evidentes14. Y el último usa
los dos términos discutidos, también como predicativo con ablativo15.

Que Séneca conocía la oda 1, 1 de Horacio es algo fuera de duda, pero basta
con señalar, además:

Thy. 885–886

Aequalis astris gradior et cunctos super
altum superbo uertice attingens polum.

Y sobre todo Herc. f. 192–198:

Alium multis gloria terris
tradat et omnes fama per urbes
garrula laudet
caeloque parem tollat et astris; 195
alius curru sublimis eat:
me mea tellus
lare secreto tutoque tegat,

donde mezcla, como digo, elementos de la priamel, sintaxis del predicativo, y
léxico netamente horacianos.

Y casi por antífrasis con la ascensión a los astros, podríamos aducir un caso
del propio Horacio: Epod. 17, 33–34 donec cinis / iniuriosis aridus uentis ferar.

Como causa del posible error aduje la haplología de una s alta junto a una
f, pero además hemos de pensar que la juntura sublimi uertice, de raigambre
virgiliana, bien pudo influir; en una escaramuza de los troyanos Pándaro y
Bitias dice Virgilio en Aen. 9, 682 attollunt capita et sublimi uertice nutant,
y ello incluso siendo algo demasiado físico. Ni que decir tiene, una simple
asimilación al caso siguiente da el mismo resultado de manera facilior.

14 Véase Mader (2013: 621–643).
15 Los ejemplos de ascenso celestial con elementos al estilo de las apoteosis al uso se multiplican en

Prudencio. Así Prud. Perist. 14, 79–80: Sic nupta christo transiliam poli / omnes tenebras aethere celsior.
91–92: Exutus inde spiritus emicat / liberque in auras exilit, angeli. O Cath. 10, x 21–22, Apoth. 888–891,
Ham. 940–943, Perist. 5, 357–360, 13, 63), El mismo Prudencio, en una redacción, léxico y estilo, muy
horaciana, en la praef. a su obra, vv. 43–45 escribe: Haec dum scribo uel eloquor, / uinclis o utinam corporis
emicem / liber quo tulerit lingua sono mobilis ultimo! Agradezco las referencias al prof. Rivero García.

ISSN: 1578-7486 / e-ISSN: 2255-5056 RELat 25, 2025, 33–49



40 Juan A. Estévez Sola

La aparición de sublimis es de época humanística. La documento por prime-
ra vez en 1555 en las annotationes de Muretus (s. p.) a su edición de Horacio,
en las que afirma: «Achilles Statius Lusitanus, homo mihi, propter singularem
doctrinam, eximiamque probitatem, longe carissimus, mihi retulit, in libro,
quem penes se, perbonum, perque veterem habet, versiculum hunc ita legi: Su-
blimis feriam sidera vertice, ut nomen, sublimis, ad ipsum referatur Horatium.
Quod quale sit, alii iudicabunt. Mihi quidem minime improbatur». Se trataría,
pues, de un manuscrito en poder de Aquiles Estaço, que contenía dicha lectura.
Estas Annotationes a su edición de 1555 se repiten en todas sus reediciones
posteriores, y aun en otras menos habituales, como la de Combe de 179216,
con posteriores reimpresiones. Lambinus afirma que hay quienes propugnan
leer sublimis donde casi todos los manuscritos documentan sublimi. Defiende
sublimi, pero no se opondría a sublimis17. El dato lo recuerda Cunningham
en sus Animadversiones18. Sin embargo, hemos de esperar, por lo que puedo
saber, a 1811 para ver la enmienda subida al texto. Se trata de la primera
edición de C. Fea19. E igualmente aparece en la versión ampliada por Bothe
de 182020 y en las sucesivas reimpresiones. Posiblemente las apariciones de la
enmienda en otras ediciones del s. xix procedan de aquí21. Al mismo tiempo
aparecieron las primeras críticas. Así, en una reseña a la edición de Gence
de 1828, que editaba sublimi, Graser criticó duramente la elección de Fea y
de Jahn. El reseñista consideró que uertice sin adjetivo parecía una muletilla
(«Flickwort») y sublimis feriam sidera uertice algo de una intolerable inele-
gancia («eine unerträgliche Ineleganz»)22. Esta dura opinión de Graser de que
uertice necesita un adjetivo porque, si no, es una muletilla puede invalidarse
a la vista de Ou. Pont. 2, 5, 57: Huic tu cum placeas et uertice sidera tangas,
donde uertice, con el mismo significado que en el texto que nos ocupa, no
tiene ningún adjetivo, y el entorno es semejante.

A comienzos del s. xx Earle, aunque admitió la enmienda en un primer
momento (1902: 400), también se desdijo posteriormente (1904: 392).

Nadie, que yo sepa, ha vuelto a repensar esta conjetura, que me parece digna
de ser reconsiderada, a la vista de los paralelos que se le pueden establecer,

16 Combe (1792: 7–8).
17 Lambinus (1561: 12): «non assentior iis qui hoc loco legi volunt sublimis. Nam & reperi scriptum sublimi

in omnibus fere codicibus manu scriptis, & sublimi uertice ita dictum esse puto, ut Od. xxvi. lib. 3.
sublimi flagello. Si quis tamen sublimis malet, non pugnabo».

18 Cunningham (1721: 357).
19 Fea (1811: 2).
20 Fea-Bothe (1820: 3).
21 Como en las de J. H. Jaeck (1821: 3); I. Ch. Jahn (1824: 2); von der Wecken (1838: 6), etc.
22 Graser (1832: 374).

RELat 25, 2025, 33–49 ISSN: 1578-7486 / e-ISSN: 2255-5056



Horacio, Carm. 1, 1, 35–36 y 1, 28, 23–25: una relectura crítica 41

primero con Ovidio y Séneca, y posteriormente con la Laus Pisonis y con
Prudencio. Todavía en época visigoda, Tajón de Zaragoza, Epigr. 10 escribe
sublimis anima conscende ad regia caeli, donde anima es ablativo con la -a
larga, y no vocativo, porque el poema no se dirige al alma, sino al lector/
pecador23.

Es la corrección que editaremos en nuestra próxima edición, cuyo aparato
rezará de la siguiente manera:

36 sublimis in optimo et peruetere cod. test. Ach. Stat. (ap. Muretum, 1555, s.
p., cui «minime improbatur»), Fea (1811, p. 2), Bothe (1820, p. 3), def. Estévez
Sola coll. Ou., Met., xi 503, Sil., xii 609, Prud., Ham., 130 : sublimi Ω, edd.

2. Carm. 1, 28, 23–25

At tu, nauta, uagae ne parce malignus harenae
ossibus et capiti †inhumato†

particulam dare; 25

Así edita Shackleton Bailey el texto de 1, 28, 23–25. El problema, como es
evidente, es el hiato forzado que vemos entre capiti e inhumato. Las defen-
sas del hiato se han prodigado: por ejemplo, Friedrich (1894: 35 n. 1), quien
considera que es muy virgiliano, y lo compara con georg. 2, 86 y 3, 60. Y
recientemente Geiger (2017: 166–167), para quien, aunque sea «a matter of
textual criticism», por el principio que él denomina de «peculiaridades dobles»
habría que admitir dichas lecturas peculiares, y lo pone en relación con Carm.
1, 15, 36: ignis Iliacas domos24. Con todo, no deja de reconocer que sería el
único hiato en las Odas.

El repaso de los hiatos y sus modalidades realizado por Trappes-Lomax
(2004) me exime de vindicar la inoportunidad de éste. Y es lógico, por tanto,
que se hayan propuesto diversas soluciones.

Jones, en un apéndice a su edición titulado Variae lectiones. Doctorum con-
jecturae, recoge la enmienda nec humato (1736: 27), sin aducir su autoría. Esta
misma enmienda fue repetida en diversos momentos desde esta primera apa-
rición. Así, Goettling (Goetlingius) (1851, 231; 1854: 7), que no cita a Jones, la

23 Así Cancela Cilleruelo (2024: 218), a quien agradezco la noticia, con más ejemplos de este aparente
Horacio a lo divino, de los que destaco por la misma función en un contexto muy similar, a Sedul.
Pasch. 5, 425: Aetherias euectus abit sublimis in oras. O el de Paul. Petric., Mart. 857–859: Perge igitur
praemissa sequens, promissa reposcens / antistes, claram caeli sublimis ad arcem, / astrigeram sortite
domum rutilamque coronam.

24 Para este pasaje, véase Estévez Sola (2024).

ISSN: 1578-7486 / e-ISSN: 2255-5056 RELat 25, 2025, 33–49



42 Juan A. Estévez Sola

ve con buenos ojos: evita el hiato y da sabor «antiguo» al texto. En efecto, de-
fiende nec en la idea de que los antiguos la usaban por non, porque mori prisco,
etiam legibus antiquis sancito, respondere videtur. Muchos otros recogieron la
conjetura posteriormente sin decir el origen.

Peerlkamp (1834: 121), a la vista de Ou. Epist. 2, 135: occurramque oculis in-
tumulata tuis!, propone intumulato, lo que a Axt le pareció bastante apropiado
(1846: 16). Y a Delz (1973: 52–53) pareció impecable, pues el hiato no estaba
justificado con nada y el paralelo de Ovidio aseguraba dicha conjetura: «Peerl-
kamps intumulato scheint mir auch durch die Nachahmung Ovids gesichert,
Epist. 2, 135f.». Nisbet y Hubbard rechazaron la enmienda (1970: 333) en la
idea de que, con Orelli, tal verbo sea creación de Ovidio, y ello aunque aducen
el hecho de que el verbo tumulo ya aparezca en Catulo: 64, 153 neque iniecta
tumulabor mortua terra. Con todo, Nisbet (1986: 229) se desdijo de lo anterior y
le concedió la duda de estar en lo cierto a Shackleton Bailey cuando pone entre
cruces el verbo y le resultó «plausible» el intumulato de Peerlkamp. Por último,
Mayer (2012: 188), aunque considera difícil que el hiato se pueda defender,
considera que «emendations have failed to convince». Si bien encuentra que
el intumulato de Peerlkamp merece una honorífica mención.

Unger (1872: 37) descarta la conjetura de Peerlkamp y, basándose en algunos
ejemplos, como Stat. Theb. 12, 216: heu si nudus adhuc, heu si iam forte sepultus;
Claud. 15, 403: te nudi puluere Manes; o Sen. Tro. 894–895: et nuda totis ossa
quae passim iacent, / inhumata campis?, propuso sustituir inhumato por male
nudo, lo que supone una sustitución por el contexto.

Hülsenbeck (1882: 12) propuso añadir isti por dar buen sentido y por razones
paleográficas en la idea de que en capiti isti inhumato el demostrativo podría
quedar fácilmente absorbido en esa sucesión de finales -iti -ti.

Plüss (1886: 128) fue el primero en proponer una interjección perdida como
origen del hiato. Y propone heu y o como posibles añadidos en una posición
característica de Horacio entre sustantivo y calificativo.

Teichmüller (1911: 85) en su listado de cambios propuso sin más sustituir
inhumato por mutilato, creando una juntura verdaderamente inusitada.

Vollmer (1912: 38) recoge en su aparato crítico el parecer de Sudhaus, quien
opta también por huic inhumato. Sudhaus, amigo de Vollmer, leyó su edición
y le ofreció útiles consejos, como el mismo editor recoge (1912: praef. vii)25.
Esta conjetura aparece de nuevo en otras dos ocasiones sin remisión a Vollmer.
Richardson (1944: 79) recoge dos enmiendas posibles al texto que con dudas

25 «Grato animo testor me comitem habuisse in re ardua et interdum desperanda virum amicissimum,
quicum iam Aetnam temptasse dulcissima est memoria, Sigfridum Sudhaus. ille totum Horatium mecum
perlegit, plagulas emaculavit, utilissima admonuit et adnotavit».

RELat 25, 2025, 33–49 ISSN: 1578-7486 / e-ISSN: 2255-5056



Horacio, Carm. 1, 1, 35–36 y 1, 28, 23–25: una relectura crítica 43

propuso A. Palmer para su no publicada edición26: la mencionada huic inhu-
mato y unam inhumato. Por una tercera vez este añadido de huic aparece sin la
autoría anterior en la primera edición de Campbell (1945: ad loc.). Sin embargo,
el mismo Campbell se desdijo de ella en dos ocasiones: poco después (1946:
106) afirmaba que «produces a somewhat harsh elision» y proponía ossibus
〈his〉 capiti〈que〉 inhumato, corruptela, según él, de fácil explicación y con la
ventaja de poderse comparar estructuralmente con 2, 8, 3–4. Las adiciones
últimas van incluidas igualmente en su edición de 1953.

Redslobe (1912: 19–20) propone añadir en. Para ello se basa en el propio
significado de en (aspice, aspicite), en que se encontraría en una posición
frecuente en la poesía, y en el hecho de estar delante de inhumata, lo que
reforzaría la impiedad.

Lenchantin de Gubernatis (1945: 34) propuso hic inhumato en su edición,
pero sin subirlo al texto, con el solo ánimo confesado de eliminar el hiato.

Aquella suerte de arcaísmo propio de una ley defendida por Goettlingius es
lo que defiende 50 años después Trappes-Lomax (2004: 156), a quien el añadido
de huic de Sudhaus le parece poco eufónico y sin causa para su eliminación
paleográfica, e incongruente el intumulato de Peerlkamp, de modo que nec
(nec humato) es la única solución satisfactoria, según él, como también la
sugiere en Aen. 4, 235: quid struit? aut qua spe inimica in gente moratur27,
para cuyo hiato spe inimica, entiende mejor spe nec amica. De este modo,
según Trappes-Lomax, se elimina el hiato, y se le dota de un arcaísmo legal al
texto, apropiado a la «demanda de cumplimiento de una ley inmemorial». La
corrupción habría sido fácil porque la expresión fuera rara.

Cuatro años después Bohlin (2008: 139) analiza el problema desde otra
perspectiva. Admite la imposibilidad del hiato y propone numeratam, para lo
que sigue la interpretación de Frischer (1984, 94–97), según la cual los vv. 21–36
serían una inscripción en el cenotafio del propio Architas. De este modo
numeratam entraría en relación con numeroque del v. 1, y ter del v. 36. Bohlin
no lo dice, pero habríamos de considerar que la introducción de inhumato
habría de venir por sustitución de una glosa explicativa al contexto.

De todas estas posibilidades la que menos inapropiada me parece es la de
Redslob (en inhumato), siquiera sea por la economía de los acontecimientos.
Argumenta bien con ejemplos de Ou. Am. 1, 8, 31; Met. 2, 283; 13, 264, Pont. 4,
7, 3; Verg. Aen. 3, 155; 6, 781; 9, 52; Culex 220; o Stat. Theb. 4, 587; 5, 124, donde
aparece un en para captar la atención del lector; e incluso Hor. Sat. 1, 1, 15.

26 Las notas de Palmer son de 1895 aproximadamente.
27 A este respecto véase la explicación de Fratantuono & Alden Smith (2022: 408) para mantener el hiato.

ISSN: 1578-7486 / e-ISSN: 2255-5056 RELat 25, 2025, 33–49



44 Juan A. Estévez Sola

Para la posición entre capiti e inhumato aduce algunos pasajes como Ou. Met.
2, 283, Stat. Theb. 5, 124; 7, 278; Val. Fl. 8, 60, y otros más.

A estas consideraciones querría aportar dos argumentos más: en primer
lugar en es una interjección muy proclive a ser confundida por los copistas28, y
son escasas sus apariciones en las que no haya sido objeto de alguna mala copia,
incluida la eliminación29. En nuestro caso basta una haplología, facilitada por
el entorno fonético, en la sucesión capitieninhumato, para comprender qué
haya podido ocurrir. Y en segundo lugar son de destacar sus apariciones en
contextos mortuorios. De estas entresaco algunas:

Ps.-Sen. Oct. 341–5

«. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 340
ego causa tuae, miserande, necis
natoque tuo funeris auctor
en, ut merui, ferar ad manes
inhumata tuos,
obruta saeuis aequoris undis». 345

Se trata del lamento de Agripina ante la perspectiva de la muerte y de su
cadáver perdido en el mar sin recibir sepultura, aquí incluso con el mismo
término que nos ocupa: inhumata30.

También en un contexto semejante, cuando no se desea quedar insepulto,
dice Luc. 5.277: en improba uota, con la misma alineación silábica. Del mismo
Lucano 4, 809–810: Libycas en nobile corpus / pascit aues, nullo contectus Curio
busto, cuando Curión está sin enterrar.

Y fuera de este tipo de pasajes, pero en la misma alineación, Sen. Phaedr.
707: En impudicum crine contorto caput / laeua reflexi, donde los manuscritos

28 Burckhardt (1934: 545).
29 Es bueno rescatar aquí ejemplos como Verg. Aen. 10, 522–523: Ille astu subit, at tremibunda superuolat

hasta, / et genua amplectens effatur talia supplex, donde el propio manuscrito M ofrece las alternancias
de at y et con en. O compararlo con el caso de 12, 648: sancta ad uos anima atque istius inscia culpae,
donde Conte (2019: 351) tiene que escribir en el aparato 648 inscia MPRωγ1 (inscius γ), Macrob. 3, 3, 6,
Seru. : nescia recc., ad metrum sanandum; ex mora ante caesuram pathetice interiecta hiatus et syllabae
productio (anima atque) excusari possunt ; sancta atque istius ad uos anima inscia culpae Housman (Class.
Pap. III, 1124 sq.); sancta ad uos anima, en, atque istius inscia culpae dubitanter temptaui cl. e. g. Sil. 2, 678
sq. «tibi ego haec … / ad Manes, en, ipsa fero» (ubi Tiburna, sicut Turnus, morti occurrens Manes precatur ).
Otro ejemplo de los problemas que sobrevienen en estos casos lo tenemos en Manil. 4, 869: «Conditur
en» inquit «uasto natura recessu, frente al enim de los manuscritos. La conjetura, muy aceptada, es de
F. Jacob (1846: 159). Los manuscritos de Ovidio también abundan en alternancias en/et. Véase Rivero
García (2018: 213).

30 Es ilustrativo lo que dice de en Don. ad Aen. 3, 155: EN quasi demonstrantis est, ut fidem faciat, ne
somnium putetur.

RELat 25, 2025, 33–49 ISSN: 1578-7486 / e-ISSN: 2255-5056



Horacio, Carm. 1, 1, 35–36 y 1, 28, 23–25: una relectura crítica 45

reflejan la alternancia con et. O bien Stat. Theb. 5, 141: Consulite; en ualidis
spumant euersa lacertis31.

La aparición de esta interjección en contextos mortuorios que pudiéramos
denominar «reales», nos la ilustran los ejemplos de epitafios, donde en se hace
frecuente al interpelar al lector, casi como en el poema horaciano se interpela
al nauta32.

CLE 960, Epitafio de Helvia Prima (ca. 45 a. C.):

si quaeris quae sim, cinis en et tosta fauilla. 3

CLE 2106, (época de Augusto):

uiximus, en uno nunc [sumus in tumulo] 10 10

CLE 55 Epitafio de Eucharis (época republicana o s. i–ii d. C.):

en hoc in tumulo cinerem nostri corporis
infestae Parcae deposierunt carmine 15

O este más tardío, CLE 01354 (s. v):

sedibus en propriis mens pura et membra quiescunt 3

Para el caso que nos ocupa, sin embargo, o ponemos cruces, o admitimos
una enmienda. Creo firmemente que es mejor hacer una conjetura errónea
que ignorar una dificultad, incluso cuando tal conjetura pretenda solo tener
valor diagnóstico y sirva únicamente para hacernos prestar atención a un
problema conocido o desconocido.

Editaremos así:

24 en inhumato Redslob (1912, pp. 19–20), def. Estévez coll. Luc., iv 809–810,
v 277, [Sen.], Oct., 342–343, CLE, 960.3, 1354.3 : inhumato Ω, edd., def.
Friedrich (1894, p. 35 n. 1) coll. Verg., Georg., ii 86, iii 60 : inumato
P2(P22c)P3(P32c)P7acmpP9 : inhumatro Esac : intumulato dub. Peerlkamp (1834,
p. 121n) coll. Ou., Epist., ii 136, def. Delz (1973, pp. 52–53), dub. Nisbet (1986,
p. 229) : mutilato Teichmüller (1911, p. 85) : huic inhumato Sudhaus (ap. Voll-
mer, 1912, p. 38n), dub. Palmer (ap. Richardson, 1944, p. 97), Campbell (1945)

31 Los manuscritos alternan entre en ualidis o inualidis, en entorno fonético similar.
32 Véanse también CLE 1689, 5; 429, 1–2, 1354, 3.

ISSN: 1578-7486 / e-ISSN: 2255-5056 RELat 25, 2025, 33–49



46 Juan A. Estévez Sola

: unam inhumato dub. Palmer (ap. Richardson, 1944, p. 97) : nec humato uir
doctus (ap. Jones, 1736, p. 27), Trappes-Lomax (2004, p. 156) : isti inhumato
Hülsenbeck (1882, p. 12) : heu uel o inhumato Plüss (1886, p. 128) : male
nudo Unger (1872, p. 37) : numeratam Bohlin (2008, pp. 138–139)

Bibliografía

Axt, Moritz (1846): Zur Erklärung und Kritik der horazischen Epoden, Freuznach.
Berti, Emanuele (2024): «Ovidio, Cicerone e il finale delle Metamorfosi», Philologus

168, 147–167. DOI: ‹https://doi.org/10.1515/phil-2023--0042›.
Bohlin, Ericus O. (2008): «Hor. Carm. 1.28.23–5: adnotatiuncula critica», Mnemosyne

61, 138–139. URL: ‹http://www.jstor.org/stable/27736201›.
Brink, Charles O. (1981): «Horatian Poetry: Thoughts on the Development of Textual

Criticism and Interpretation», Wolfenbutteler Forschungen 12, 11–14.
Burckhardt, Georgine (1934) : «ēn interiectio», Thesaurus Linguae Latinae, Vol. v/2,

pp. 545–549. Berlín – Nueva York: De Gruyter.
Campbell, Archibald Young (1945): Q. Horati Flacci Carmina cum Epodis edidit, emen-

davit adnotavit A. Y. Campbell. Londres, E prelo academico Lerpulensi. Hodder &
Stoughton.

Campbell, Archibald Young (1946): «Horace, Odes i. xxviii. 7–15 and 24», CR 60,
103–106. URL: ‹https://www.jstor.org/stable/703285›.

Campbell, Archibald Young (1953): Horace. Odes and Epodes, re-edited with Notes in
English supplementary to the Notes of the first edition by A. Y. Campbell, Liverpool,
University Press of Liverpool.

Canali (1991): Q. Orazio Flacco, Le Opere, i Le odi, Il Carme Secolare, Gli Epodi. To-
mo primo. Introduzione di Francesco della Corte. Testo critico di Paola Venini.
Traduzione di Luca Canale, Roma, Libreria dello Stato.

Cancela Cilleruelo, Álvaro (2024): «Reseña a Julia Aguilar Miquel (ed.), Taio Caesa-
raugustanus. Liber sententiarum, CC. SL. 116A, Turnhout, Brepols, 2022», RELat 24,
211–220. DOI: ‹https://doi.org/10.23808/rel.v24i.112178›.

Combe, Carolus (1792): Quincti Horatii Flacci Opera, cum variis lectionibus, notis
variorum, et indice locupletissimo, Londres, Gulielmus Browne and Johannes Warren.

Cuningamius, Alexander (1721): Alexandri Cuningamii Animadversiones in Richardi
Bentelii notas et emendationes ad Q. Horatium Flaccum, The Hague, Fratres Vaillant
& N. Prevost.

Delz, Joseph (1973): «Glossen Im Horaztext?», MH 30, 51–54. URL: ‹http://www.jsto
r.org/stable/24814399›.

Earle, Mortimer L. (1902): «On the First Ode of Horace», CR 16, 398–401. URL:
‹http://www.jstor.org/stable/696185›.

Earle, Mortimer L. (1904): «Notes on Horace», CR 18, 391–392. URL: ‹http://www.js
tor.org/stable/695494›.

RELat 25, 2025, 33–49 ISSN: 1578-7486 / e-ISSN: 2255-5056

https://doi.org/10.1515/phil-2023--0042
http://www.jstor.org/stable/27736201
https://www.jstor.org/stable/703285
https://doi.org/10.23808/rel.v24i.112178
http://www.jstor.org/stable/24814399
http://www.jstor.org/stable/24814399
http://www.jstor.org/stable/696185
http://www.jstor.org/stable/695494
http://www.jstor.org/stable/695494


Horacio, Carm. 1, 1, 35–36 y 1, 28, 23–25: una relectura crítica 47

Estévez Sola, Juan A. (2023): «Una nota a Horacio, Carm. 1.15.36», Latomus 82,
817–822. DOI: ‹https://doi.org/%2010.2143/LAT.82.4.3292697›.

Fea, Carlo (1811): Quincti Horatii Flacci Opera ad mss. codices Vaticanos, Chisianos,
Angelicos, Barberinos, Gregorianos, Vallicellanos aliosque plurimis in locis emendavit
notisque illustravit praesertim in iis quae Romanas Antiquitates spectant Carolus Fea.
Tomus i, Roma.

Fea, Carlo (1820): Quincti Horatii Flacci Opera ad mss. codices Vaticanos, Chisianos,
Angelicos, Barberinos, Gregorianos, Vallicellanos aliosque plurimis in locis emendavit
notisque illustravit praesertim in iis quae Romanas Antiquitates spectant Carolus Fea.
Denuo recensuit F. H. Bothe. Tomus i. Heidelbergae et Spirae 1820.

Fernández-Galiano, Manuel (1990): Horacio, Odas y Epodos. Edición bilingüe de
M. Fernández-Galiano y V. Cristóbal, Madrid, Cátedra.

Fratantuono, Lee M. & Alden Smith Roland (2022): Virgil, Aeneid 4. Text, Translation,
and Commentary, Leiden, Brill.

Friedrich, Gustav (1894): Q. Horatius Flaccus. Philologische Untersuchungen, Leipzig.
Frischer, Bernard (1984): «Horace and the Monuments: A New Interpretation of the

Archytas Ode (c 1.28)», HSPh 88, 71–102. ‹https://doi.org/10.2307/311446›.
Geiger, Jonathan (2017): «Strictness, Freedom, and Experimentation in Horatian and

Senecan Metrics», en M. Stöckinger, K. Winter & A. Zanker (ed.), Horace and Seneca:
Interactions, Intertexts, Interprétations, Berlín – Boston, De Gruyter, 159–182. DOI:
‹https://doi.org/10.1515/9783110528893--008›.

Goetling, Carl (1854): Gesammelte Abhandlungen aus dem classischen Alterthume,
Halle.

Goetlingius, Carolus (1854): «Commentatio de Horatii Od. i, 28», en Novi Prorec-
toratus Auspicia D. IIII M. Februarii A. MDCCCLII Rite Capienda Civibus Indicit
Academia Ienensis, Jena.

Graser, Friedrich W. (1832): «Reseña a J. B. M. Gence, Q. Horatii Flacci, ex ed. Bi-
pontina ii, ad optimas lectiones Mss. et Edd. nova editio recensita, Parisiis 1828»,
Ergänzungsblätter Zur Allgemeinen Literatur-Zeitung 47–48, 369–376, 377–384,
385–387.

Habermehl, Peter (2006): Petronius satyrica 79–141 ein philologisch-literarischher
kommentar. Band 1: Sat. 79–110, Berlín – Boston, De Gruyter.

Hardie, Philip (2009): Lucretian Receptions. History, The Sublime, Knowledge, Cambrid-
ge, Cambridge University Press.

Hardie, Philip & Chiarini, Gioachino (2015): Ovidio. Metamorfosi. Vol. vi, Libro
xiii–xv, Milán, Fondazione Lorenzo Valla, Arnoldo Mondadori Editore.

Holzberg, Niklas (2018): Quintus Horatius Flaccus, Sämtliche Werke. Lateinisch-
deutsch. Herausgegeben und übersetzt von Niklas Holzberg, Berlín – Boston, De
Gruyter.

Hülsenbeck, Friedrich (1882): Kritische Studien zu den Oden des Horaz, Paderborn.
Jacob, Johann F. (1846): M. Manili Astronomicon libri quinque. Accedit index et dia-

grammata astrologica, Berlín.

ISSN: 1578-7486 / e-ISSN: 2255-5056 RELat 25, 2025, 33–49

https://doi.org/%2010.2143/LAT.82.4.3292697
https://doi.org/10.2307/311446
https://doi.org/10.1515/9783110528893--008


48 Juan A. Estévez Sola

Jones, John (1736): Quintus Horatius Flaccus, Londres.
Lambinus, Dionysus (1561): Q. Horatius Flaccus ex fide atque auctoritate decem

librorum manu scriptorum, opera Dionysi Lambini Monstroliensis emendatus ab
eodemque commentariis copiosissimis illustratus nunc primum in lucem editus,
Lugduni.

Liberman, Gauthier (2009): «L. on Zehnacker on Liberman on Zehnacker, Pline
le Jeune. Lettres: Livres i–iii. Nouvelle édition. Response to 2009.08.15», BMCR
2009.09.44. URL: ‹https://bmcr.brynmawr.edu/2009/2009.09.44/›.

Luck, Georg (1981): «Textual Criticism Today», AJPh 102, 164–194. DOI: ‹https:
//doi.org/10.2307/294310›.

Mader, Gottfried (2013): «Re-Presenting Piso: Poetic and Political Agenda in the
“Laus Pisonis”», CW 106, 621–643. URL: ‹http://www.jstor.org/stable/24699702›.

Mayer, Roland (2012): Horace Odes Book i, Cambridge, Cambridge University Press.
Moralejo, José Luis (2007): Horacio, Odas, Canto Secular, Epodos, Madrid, Gredos.
Muretus, Marcus A. (1555): Horatius. M. Antonii Mureti in eundem annotationes…

Venetiis.
Nisbet, Robin G. M. (1986): «A Rival Teubner Horace», review of Q. Horati Flacci

Opera by Horace and D. R. Shackleton Bailey, CR 36, 227–234. URL: ‹https://www.
jstor.org/stable/3064550›.

Nisbet, Robin G. M. & Hubbard, Margaret (1970): A Commentary on Horace: Odes
Book i, Oxford, At the Clarendon Press.

Peerlkamp, Petrus H. (1834): Q. Horatii Flacci Carmina, Vincent Loosjes, Haarlem.
Pianezzola, Ezio; Baldo, Gianluigi; et al. (2024): Orazio. Odi. Vol. i (Libri i–ii), Milán,

Mondadori.
Plüss, Theodor (1886): «Zur Erklärung der horazischen Oden», Neue Jahrbücher für

Philologie und Paedagogik 56, 115–129.
Redslob, Ernst (1912): Kritische Bemerkungen zu Horaz, Weimar, A. Dunker.
Renehan, Robert (1988): «Shackleton Bailey and the Editing of Latin Poetry: A Latin

Classic», CPh 83, 311–328. URL: ‹https://www.jstor.org/stable/269511›.
Richardson, Lawrence J. D. (1942): «An unpublished edition of Horace’s “Odes” by

the late Professor Arthur Palmer», Hermathena 60, 87–111. URL: ‹https://www.js
tor.org/stable/23037421›.

Río Torres-Murciano, Antonio (2026): «La sphragís de las Metamorfosis de Ovidio
(xv 871–879). Metempsicosis, apoteosis y perdurabilidad literaria», Emerita 84,
269–289. DOI: ‹https://doi.org/10.3989/emerita.2016.13.1503›.

Rivero García, Luis (2018): Book xiii of Ovid’s Metamorphoses: A Textual Commentary,
Berlín – Boston, De Gruyter.

Rudd, Niall (2004): Horace, Odes and Epodes, Cambridge, Mass., Harvard University
Press.

Shackleton Bailey, David R. (42001): Q. Horati Flacci Opera, Berlín – Nueva York,
De Gruyter.

Shorey, Paul (1898): Horace. Odes and Epodes, Boston, B. H. Sanborn & co.

RELat 25, 2025, 33–49 ISSN: 1578-7486 / e-ISSN: 2255-5056

https://bmcr.brynmawr.edu/2009/2009.09.44/
https://doi.org/10.2307/294310
https://doi.org/10.2307/294310
http://www.jstor.org/stable/24699702
https://www.jstor.org/stable/3064550
https://www.jstor.org/stable/3064550
https://www.jstor.org/stable/269511
https://www.jstor.org/stable/23037421
https://www.jstor.org/stable/23037421
https://doi.org/10.3989/emerita.2016.13.1503


Horacio, Carm. 1, 1, 35–36 y 1, 28, 23–25: una relectura crítica 49

Tarrant, Richard (2015): «A New Critical Edition of Horace», en R. L. Hunter, S. P.
Oakley, Latin Literature and Its Transmission. Papers in Honour of Michael Reeve,
Cambridge, Cambridge University Press, 305–335

Trappes-Lomax, John (2004): «Hiatus in Vergil and in Horace’s “Odes”», Proceedings
of the Cambridge Philological Society 50, 141–158. URL: ‹https://www.jstor.org/st
able/44696694›.

Teichmüller, Ferdinand (1911): Das Nichthorazische in der Horazüberlieferung, Berlín,
E. Hofmann & co.

Unger, Robert (1872): Emendationes Horatianae, Halle an der Saale, C. E. M. Pfeffer.
Vergés, Josep (1978): Q. Horaci Flac, Odes i Epodes. Vol. i Odes, llibres i–ii, Barcelona,

Fundació Bernat Metge.
Vollmer, Friedrich (1912): Q. Horati Flacci Carmina recensuit Fridericus Vollmer.

Editio maior iterata et correcta, Leipzig, Teubner.
Villeneuve, François (1929): Horace. Odes et Épodes, París, Les Belles Lettres.

ISSN: 1578-7486 / e-ISSN: 2255-5056 RELat 25, 2025, 33–49

https://www.jstor.org/stable/44696694
https://www.jstor.org/stable/44696694

