DISCURSOS TRANSFRONTERIZOS EN TORNO
A LA EMANCIPACION FEMENINA: TERESA
CLARAMUNT Y JUANA ROUCO BUELA,
DOS FEMINISTAS LIBERTARIAS QUE
LUCHARON POR LA IGUALDAD*

Raiil Gracia Meseguer
Alaia Prieto Cano

MEDianTE el andlisis de los discursos, y una pequefia muestra de las historias de vida de
Teresa Claramunt y Juana Rouco Buela, intentaremos dar visibilidad al feminismo de ten-
dencia libertaria y trataremos de determinar si existe un nexo entre ambos discursos, ha-
ciendo hincapié en la necesidad de reconstruir la memoria femenina. Estas dos militantes
sufrieron una gran persecucion por su activismo politico, teniendo que exiliarse de manera
forzosa en alguna ocasion. Asimismo, las dos tenian naturalizado el internacionalismo, algo
que podemos ver en la participacion de Rouco en las campanas de repulsa por el fusila-
miento de Ferrer Guardia y en las conexiones que tuvo con otras activistas o, en el caso de
Claramunt, en los escritos que publicé en la prensa anarquista de diversos paises y en los
contactos que establecid con otras militantes como la propia Rouco o Emma Goldman. La
perspectiva transnacional es muy apropiada para analizar el movimiento libertario debido a
que “los militantes y la prensa anarquista se vieron inmersos en un constante didlogo trans-
nacional, fruto, sin duda, de [...] su espiritu internacionalista, que les llevo a influencias re-
ciprocas entre los movimientos anarquistas de los distintos paises”.! La historia transnacio-
nal “hace referencia a las [relaciones] que se entablan entre grupos sociales o instituciones
que existen a pesar del Estado-nacion y que, con sus actividades transnacionales, desafian
la soberania del Estado y la hegemonia de las fronteras e ideologias nacionales”.

Sin embargo, todavia quedan cuestiones historiograficas sobre las que profundizar en
la interpretacion del anarquismo desde una perspectiva transnacional, como, por ejemplo,
el analisis de las conexiones de las mujeres anarquistas. La historia de las mujeres surge a
raiz de la exclusion e invisibilizacion de estas y con la intencion de reinterpretar la historia
a través de un nuevo planteamiento, ya que “el discurso histérico ha sido construido desde

* Este trabajo se inscribe en el Grupo de Investigacion del Sistema Universitario Vasco “Nacionalizacion,
Estado y violencias politicas. Estudios desde la Historia Social” (Ref. IT 1531-22; IP Antonio Rivera); y en el
proyecto de la UNED “Grupo de Investigacion de Historia del Anarquismo Transnacional (GIHAT)” (Cddigo
de grupo: 494; IP Susana Sueiro).

' Amparo Sanchez Cobos y Susana Sueiro Seoane (coords.), Presentacion del Monografico “Redes transna-
cionales del anarquismo en América: los militantes y sus publicaciones”, Historia y Politica, 42 (2019), p. 22.

2 Florencia Peyrou y Darina Martykanova (eds.), Presentacion del Dossier “La historia transnacional”,
Ayer, 94 (2014), p. 14.

Historia Social,n.° 106, 2023, pp. 101-122.

101



102

el poder por las clases, las naciones y el sexo dominantes”.® En un articulo sobre el perid-
dico anarquista Nuestra Tribuna, Laura Fernandez Cordero sefala que “la singularidad del
caso nos habilitd una via de entrada a la actividad de figuras no siempre reconocidas en el
estudio de las redes transnacionales: las mujeres. [...] Ellas también son protagonistas de gi-
ras de propaganda, escritura, edicion y circulacién de material”.* ; Tuvieron vinculos transna-
cionales y similitudes los discursos anarcofeministas de Claramunt y Rouco? Y de ser asi,
,en qué cuestiones coinciden ambos? Algunos debates anarquistas estratégicos y organiza-
tivos que se produjeron en el transito del siglo Xix al xx, a ambos lados del Atlantico, tras-
cendieron las fronteras de los Estados-nacion. ;jTuvieron también un caracter global en
este periodo los debates sobre la situacion social de la mujer y las tacticas para intentar lo-
grar su emancipacion? Algunos estudios bibliograficos que utilizamos en este trabajo nos
permiten recorrer las distintas tendencias de pensamiento que podian encontrarse respecto
a la naturaleza de la subordinacion femenina y las estrategias para subvertirla, asi como la
circulacién transnacional que experimentaron. Por otra parte, en las fuentes primarias que
hemos examinado podemos observar como eran los discursos en torno al tema de la eman-
cipacion de la mujer y como se construyo ese discurso en relacion a las categorias género,
clase y cultura politica.

Para interpretar los discursos libertarios y feministas de estas dos mujeres nos basare-
mos, principalmente, en el analisis de algunos escritos en periddicos que trataron las cues-
tiones especificamente femeninas; y si, finalmente, dichos discursos tuvieron paralelismos
y una conexion que atraveso las fronteras nacionales, ;qué papel jugd la prensa libertaria
en ese proceso? La importancia de la prensa anarquista como vehiculo transmisor de ideas
a nivel global queda reflejada en las numerosas investigaciones realizadas sobre la tematica,
pero ;podemos observar también esa misma relevancia en los articulos de caracter anarco-
feminista que se publicaron en los periddicos de esta época? Este texto pretende contribuir
a la interpretacion de los discursos de las mujeres dcratas y los vinculos transnacionales
que establecieron a ambos lados del Atlantico.

EL ANARQUISMO COMO “UNICA BRUJULA” DE DOS MUJERES: LAS EXPERIENCIAS DE VIDA
DE TERESA CLARAMUNT Y JUANA Rouco BUELA

Teresa Claramunt y Juana Rouco Buela fueron dos mujeres que, a pesar de pertenecer a
generaciones distintas, tuvieron experiencias vitales que en algunos aspectos podrian ase-
mejarse. Ambas tuvieron que luchar a contracorriente en muchas situaciones de su vida,
incluso contra su propio entorno con el que habia afinidad ideoldgica. Estas dos pioneras
se hicieron escuchar, algo inusual en su época, ya que “las palabras han sido tradicional-
mente monopolio masculino; de ahi el valor de tomar la palabra para hablar con voz propia,
con voces de mujeres”.’ Sus vidas nos sirven para trazar unas pinceladas sobre el pensa-
miento respecto a la subordinacion de la mujer, asi como sobre las estrategias para trans-
formar el orden vigente, tanto patriarcal como capitalista.

Teresa Claramunt naci6 en 1862 y desde muy joven comenzaria a trabajar en una fabri-
ca. Su padre era republicano federal y habia estado alistado como Voluntario de la Libertad,
seguramente Claramunt estuvo influida por las ideas de su padre, y desde estas evolucionaria

* Maria Dolores Ramos, “Historia social: un espacio de encuentro entre género y clase”, Ayer, 17 (1995),
p- 91.

4 Laura Fernandez Cordero, “El periddico anarquista Nuestra Tribuna. Un didlogo transnacional en Amé-
rica Latina”, Anuario de Estudios Americanos, 74: 1 (2017), p. 288.

5 Laura Vicente, La revolucion de las palabras. La revista Mujeres Libres, Comares, Granada, 2020, p. 1.



hacia el anarquismo.® Es probable que su acercamiento al societarismo ¢ internacionalismo de
la Federacion de Trabajadores de la Region Espanola (FTRE) fuera desde el republicanismo
mas radicalizado, como hicieron otros muchos militantes.” De hecho, las mujeres tuvieron
una participacion activa en la reorganizacion del movimiento obrero espafiol, tras unos afos
en la clandestinidad, que dio como resultado la constitucién de la FTRE en 1881.% La adqui-
sicion, por parte de Claramunt, de la conciencia de clase se configur6 mediante su acerca-
miento a la FTRE, asi como con su participacion en la huelga de las siete semanas,’ con-
flicto que le permitié vislumbrar la necesidad de una mayor organizacion y participacion de
las mujeres en las movilizaciones obreristas.!® Para Claramunt aquella huelga —y las con-
secuencias que trajo consigo tras su fracaso— supuso una inestimable experiencia que marco
su posterior activismo dentro del anarquismo y por la defensa de las obreras, comenzando
ahi su tarea como propagandista.!! Tras la dura experiencia vivida en el castillo de Mont-
juic,'? con varios compaiieros ejecutados en 1897, Claramunt se tuvo que exiliar y vivid
unos aflos en Inglaterra y Francia.'* A comienzos del siglo xx, regreso a Espafia y volvid a
su actividad como propagandista participando en mitines y publicando articulos.' En su
pensamiento estaba presente la conciencia de clase y la feminista, ya que consideraba que
la subordinacion y opresion que sufrian las mujeres se unia a la explotacion de clase que so-
portaban como proletarias.'> En 1885, en el Atenco Obrero de Sabadell, animaba a las muje-
res presentes a asociarse y ser conscientes de su explotacion:

¢ Laura Vicente, Teresa Claramunt (1862-1931): pionera del feminismo obrerista anarquista, Fundacion
Anselmo Lorenzo, Madrid, 2006, p. 33.

7 Ibidem, p. 74.

8 Gloria Espigado, Las mujeres en el anarquismo espaiiol 1869-1939, La Neurosis o Las Barricadas, Ma-
drid, 2015, p. 26.

° La huelga de las siete semanas se produjo en 1883 en Sabadell —ciudad de la provincia de Barcelona—y
reivindicaba la reduccion de la jornada laboral a diez horas diarias. Véase Laura Vicente, Teresa Claramunt
(1862-1931), pp. 57-76.

10 Laura Vicente, “Teresa Claramunt, memoria y biografia de una heterodoxa”, Arenal, 12: 2 (2005), pp. 286-
287.

"' Laura Vicente, Teresa Claramunt (1862-1931), pp. 69-79.

12 Véase Teresa Abelld i Giiell, “El proceso de Montjuic: la condena internacional al régimen de la Restau-
racion”, Historia Social, 14 (1992), pp. 47-60.

13 Tras el proceso de Montjuic, Claramunt fue la inica mujer detenida. Fue encarcelada sin pruebas de su
implicacion en el atentado de la Procesion del Corpus de 1896, como sucedio6 con el resto de encausados. Esta
militante acabo exiliandose a Londres y participd en la campafia internacional contra el régimen de la Restaura-
cion, que senalaba a Canovas del Castillo como el principal responsable de las detenciones arbitrarias, los fusi-
lamientos de cinco encausados y las torturas realizadas a algunos de los detenidos. Claramunt fue entrevistada
por el Club de Mujeres de Londres, siendo publicada esta entrevista mas tarde en el Sunday Times en un articulo
con el titulo “En el banquillo de los acusados”. Las declaraciones de Claramunt fueron muy significativas ya
que suponian dar voz a la unica protagonista femenina entre los encausados. El periodico libertario Freedom
sacd un numero extra sobre los acontecimientos de Montjuic, enmarcado dentro de la campafia internacional en
defensa de los represaliados de este proceso y en el que se mencionan a los 28 exiliados que estaban afincados
en Londres, entre los que se encontraba Claramunt. Véase Maria Amalia Pradas, Teresa Claramunt, la virgen
roja barcelonesa, Virus, Barcelona, 2006, pp. 48-61.

La denuncia internacional de los hechos que rodeaban al proceso de Montjuic forma parte de las campanas
mas destacadas contra la represion estatal llevadas a cabo por el anarquismo transnacional, que se habian iniciado
con la condena por la represion a los protagonistas de la Comuna de Paris y las movilizaciones por las ejecucio-
nes de los llamados martires de Chicago. Tras la campana del proceso de Montjuic, hay que destacar, entre otras
campanas, las que tuvieron lugar por el fusilamiento de Ferrer Guardia en 1909 como consecuencia de la Semana
Tragica de Barcelona y las de la década de 1920 alrededor de las ejecuciones de Sacco y Vanzetti.

4 Laura Vicente, Teresa Claramunt (1862-1931), p. 159.

5 Laura Vicente, “Teresa Claramunt: feminismo obrerista y librepensador”, en Maria Dolores Ramos
(coord.), Tejedoras de ciudadania. Culturas politicas, feminismo y luchas democraticas en Espana, Universidad
de Malaga, Malaga, 2014, p. 96.

103



Juana Rouco Buela

104



[...] porque compafieras, nosotras que somos las que mas necesitamos la asociacion porque somos mas
victimas y las mas explotadas permanecemos desunidas, jes qué toda la vida hemos de estar asi? No
queridas mias, hemos de asociarnos para instruirnos y si no lo hacemos pobres de nosotras.'

Juana Rouco Buela nacié en Madrid en 1889 en el seno de una familia proletaria. Des-
pués de quedar huérfana de padre, a los pocos afios emigr6 hacia Argentina con su madre.
Alli les esperaba su hermano y fue con €l con quien empezd a acercarse a los circulos
obreristas. Muy pronto, se convirtié en una destacada activista del movimiento anarquista
argentino, siendo participe de los inicios de la Federacion Obrera Regional Argentina
(FORA). Comenzo6 su militancia desde muy joven, subiendo a la tribuna y convirtiéndose
en una gran oradora, y tuvo su “primer bautismo de sangre” el 1° de mayo de 1904, en un
mitin organizado por la FORA, en el que se produjo un muerto y numerosos heridos a ma-
nos de la policia.!” En 1905, se celebro el V Congreso de la FORA —en el cual se aprob6 la
declaracion finalista de comunismo libertario— y Rouco represento a las trabajadoras de la
Refineria Argentina de Rosario con tan solo 15 afios de edad.!® “Su destino se inserta [...] en
las grandes lineas de la militancia anarquista de principios del siglo XX en la Argentina,
cuyos mayores aspectos estriban en la inmigracion, el exilio, la militancia transatlantica, y
también en la irrupcion de las mujeres en el espacio publico”.! Debido a los incidentes
provocados en Buenos Aires durante la huelga de inquilinos de 1907 y bajo la aplicacion
de la Ley de Residencia de 1902, fue deportada a Espafia en 1908, siendo detenida por la
policia, que le estaba esperando en el puerto de Barcelona.?’ Cuando salié de la comisaria
conoci6 a Claramunt y asi lo cuenta ella en sus memorias:

A mi, a la salida me esperaban varios compaifieros, entre ellos Teresa Claramunt, que en aquel mo-
mento conoci y recibi su abrazo de solidaridad y afecto; [...] con ellos me dirigi al arco San Pablo,
que era la calle donde estaba el periddico Tierra y Libertad. [...] Me llevaron a la casa de Teresa
Claramunt y Bonafulla, que en esos momentos sacaban el periddico El Rebelde [...]. Me llevo Tere-
sa a casa de Anselmo Lorenzo, y [...] conoci una de las muchas escuelitas fundadas por Francisco
Ferrer que habia en un pueblito proximo.?!

La formacion de Rouco, como la de tantos militantes anarquistas, fue autodidacta.
Aprendia de sus experiencias vitales y los contactos en Espafia con destacados militantes

16 Teresa Claramunt, “Conferencia impartida en el Ateneo Obrero de Sabadell”, Los Desheredados, 13 de
febrero de 1885 [cit. en Maria Amalia Pradas, Teresa Claramunt, pp. 165-166].

17" Juana Rouco Buela, Historia de un ideal vivido por una mujer, LaMalatesta-Tierra de Fuego, Madrid,
2012, pp. 25-27.

18 Inés Cuadro Cawen, “Anarquismo e identidades de género en el Uruguay del Novecientos”, Claves, 3: 5
(2017), p. 230.

19 Héléne Finet, “Prologo”, en Juana Rouco Buela, Historia de un ideal, p. 8.

20 La Ley de Residencia de 1902 tenia como objetivo principal prohibir la entrada y expulsar a inmigrantes
anarquistas de Argentina, sobre todo italianos y espafioles. Esta ley permitia que fuera el poder ejecutivo el que
expulsara a extranjeros, sin la necesidad de una sentencia judicial. Durante la huelga de inquilinos de 1907 se
produjeron numerosas deportaciones, a través de la aplicacion de esta controvertida ley. Esta huelga de inquilinos
se alargd durante tres meses, teniendo un gran seguimiento del movimiento obrero, sobre todo de los anarquistas.
Esta movilizacion tuvo lugar en varias ciudades argentinas, siendo Buenos Aires donde tuvo una mayor reper-
cusion. Sobre la Ley de Residencia de 1902 véase Gabriela Costanzo, “Lo inadmisible hecho historia: la Ley de
Residencia de 1902 y la Ley de Defensa Social de 19107, Revista Sociedad, 26 (2007), pp. 1-13; Martin Albor-
noz y Diego Galeano, “El momento Beastly: la policia de Buenos Aires y la expulsion de extranjeros (1896-1904)”,
Astrolabio, 17 (2016), pp. 6-41. Sobre la huelga de inquilinos de 1907 véase Irma Guadalupe Aguirre Pérez, “Vida
cotidiana y participacion politica: ‘la marcha de las escobas’ en la huelga de inquilinos, Buenos Aires, 19077,
Feminismo/s, 3 (2004), pp. 117-134; Carlos Alvarez, “La Huelga de Inquilinos de 1907 en Rosario: una aproxi-
macion”, Sociohistorica, 49 (2022), pp. 1-13.

2! Juana Rouco Buela, Historia de un ideal, pp. 32-33.

105



106

influyo, sin duda, en la conformacion de sus ideas. El encuentro con Claramunt tuvo una
repercusion directa en su posterior participacion en el periodismo.?? Segin Héléne Finet,
“otro elemento central de su protagonismo estriba en su labor periodistica, que recuerda
toda la complejidad inherente a este tipo de emprendimiento en un mundo de la prensa do-
minado por los hombres”.?

A finales del siglo x1x, Claramunt ejercié como oradora, dando discursos y participando
en mitines, abandonando el espacio privado y tomando el publico, dedicandose de lleno a
la propaganda y centrandose en la emancipacion de las mujeres como nucleo de sus activi-
dades.?® Entre 1891 y 1892 su papel como propagandista se intensifico, llegando a realizar
veintidos intervenciones.?® Del mismo modo, a principios del siglo XX seguira participan-
do como oradora en diversas giras de propaganda por La Rioja, Andalucia, Menorca, Va-
lencia, Alicante, Girona y La Corufia.?® Tierra y Libertad se hacia eco en sus paginas del
recorrido de estas giras, asi como el periddico EI Proletario de Cadiz lo hacia sobre la ex-
cursion de propaganda que tuvo lugar en Andalucia. Asimismo, Rouco es una de las muje-
res de su época que, como Claramunt, tomo6 el espacio publico y utilizo la tribuna como
medio transmisor de ideas. “En multiples ocasiones, era convocada por la Federacion
Obrera Regional Argentina para hacer giras de propaganda, en las cuales se esperaba que
fuera capaz de inspirar a las mujeres que conocia a su paso”.?” Dentro de esas giras de pro-
paganda una de las mas relevantes fue la realizada durante el afio 1921, recorriendo muchas
ciudades y pueblos como La Plata, Balcarce, Coronel Suarez, Tres Arroyos, Olavarria,
Tandil, San Agustin, Necochea, Quequén y culminando la gira con un mitin y unas confe-
rencias el 1° de Mayo, en Mendoza.?® A finales de este afio, volvio a realizar otra excursion
de propaganda en donde destacaremos su paso por algunas zonas de La Pampa y por la
ciudad de Bahia Blanca.”

Un sector considerable del anarquismo construy6 redes transnacionales que se apoya-
ban en los periddicos y en el mantenimiento de un didlogo a través de la correspondencia,
asi como en el intercambio de esos mismos organos de prensa, panfletos o libros que tras-
pasaban las fronteras nacionales alin mas que los propios militantes.>* Por otro lado, los
avances producidos en los estudios sobre el anarquismo sefialan que este movimiento esta-
ba un escalon por encima del resto de culturas politicas obreristas con respecto a la cues-
tion femenina, pero, como sucedia con las otras corrientes del movimiento obrero, existia
una distancia entre el discurso y la practica.’! “La invisibilidad de las mujeres que si esta-
ban comprometidas con el ideal libertario se hace mas evidente en los medios de prensa
que no contaban con el aporte femenino. La prensa gremial era expresion de una sociabili-
dad politica y sindical masculina”.>? Por lo tanto, “las mujeres anarquistas sintieron que no
estaban debidamente incluidas en la prensa y se lanzaron a publicar sus propios periédicos”.
En la prensa acrata donde colaboraba el sujeto femenino, cristalizé de manera mas clara la

22 Elsa Calzetta, “Introduccion”, en Elsa Calzetta (comp.), Nuestra Tribuna. Hojita del sentir andrquico fe-
menino, Ediuns, Bahia Blanca, 2014, p. 18.

23 Héléne Finet, “Prologo”, p. 15.

2 Laura Vicente, Teresa Claramunt (1862-1931), p. 102.

% [bidem, p. 125.

2 [bidem, pp. 175-176.

27 Laura Fernandez Cordero, “El periddico anarquista”, p. 272.

28 Juana Rouco Buela, Historia de un ideal, pp. 90-100.

» Ibidem, pp. 102-103.

3 Laura Fernandez Cordero, “El periddico anarquista”, pp. 275-276.

31 Inés Cuadro Cawen, “Anarquismo e identidades”, p. 222.

32 Ibidem, p. 227.

3 Laura Fernandez Cordero, “El periddico anarquista”, p. 271.



reivindicacion por la emancipacion de las mujeres.** Cabe mencionar que “la voz masculi-
na predominaba claramente sobre la femenina” respecto a los articulos sobre la cuestion
de la mujer.*® Por ello, resulta esencial el papel que jugd la prensa escrita por mujeres,
como La Voz de la Mujer, Humanidad Libre, Nuestra Tribuna o Mujeres Libres, aunque
algunos de estos proyectos duraran poco tiempo.

Claramunt publicd en muchas cabeceras libertarias espafiolas, como Los Desheredados,
Bandera Social, Fraternidad, Generacion Consciente, La Anarquia, Tierra y Libertad, La
Huelga General, El Porvenir del Obrero, Solidaridad Obrera y La Revista Blanca. Sus
textos traspasaron las fronteras nacionales y fueron publicados en periédicos como Germi-
nal (México), La Agitacion (Chile), ;Tierra! (Cuba), Nuestra Tribuna (Argentina) o La
Protesta (Argentina). Asimismo, la vemos participando en la direccion de E! Productor'y
El Rebelde junto a Leopoldo Bonafulla.’® Es resefiable que una de las publicaciones en las
que particip6, en la primera década del siglo xx, Humanidad Libre, estaba escrita en su ma-
yoria por mujeres del &mbito internacional y en ella colaboraron Teresa Mafi¢, Louise Mi-
chel 0 Emma Goldman.’” En el periodico EI Combate de Bilbao escribia “en una columna
titulada ‘Seccion de la mujer” articulos feministas muy combativos”.*®

Rouco publicé articulos en periddicos de Argentina como Ariel, El Mundo, EI Mundo
Argentino, Ideas o Accion Libertaria, y en otras cabeceras internacionales como Solidaridad
(Montevideo), Tierra y Libertad (Barcelona), Generacion Consciente (Valencia) o Muje-
res Libres (Londres-Montady).* Asimismo, codirigié La Nueva Senda, primer 6rgano de
prensa dirigido por mujeres en Montevideo. Més tarde, en la localidad bonaerense de Ne-
cochea, conoceria a un grupo de mujeres con las que tendria afinidad ideologica y con las
que coincidia en planteamientos tedricos sobre la problematica especifica de la mujer. Sera
con estas militantes con quienes pondrd en marcha Nuestra Tribuna, un periddico protago-
nizado exclusivamente por mujeres libertarias.*® “Sus propositos explicitos eran participar
de la propaganda anarquista desde la mirada de las mujeres y aportar asi un sello distintivo
que, segun ellas, estaba ausente”.*! Esta iniciativa tenia como precedente La Voz de la Mu-
Jjer,? dirigido por Virginia Bolten en la ultima década del siglo x1x.** Nuestra Tribuna ha

3 Inés Cuadro Cawen, “Anarquismo e identidades”, p. 224.
3 Laura Vicente, Teresa Claramunt (1862-1931), p. 81.
Maria Amalia Pradas, Teresa Claramunt, p. 121.

37 Es importante resaltar el subtitulo “Periddico Feminista Quincenal” —que aparecera al menos en el ni-
mero tres—, ya que el uso del término feminista no era algo demasiado habitual en la prensa anarquista de la
época, salvo algunas excepciones como la seccion “Tribuna Feminista” del periodico ;Tierra! de La Habana. El
rechazo del término viene precedido por la asociacion de este al feminismo burgués. Este texto, debido a sus ca-
racteristicas, no ahonda en los debates existentes respecto al uso del término. Para conocer mas al respecto véase,
entre otros, Dora Barrancos, Anarquismo, educacion y costumbres en la Argentina de principios de siglo, Con-
trapunto, Buenos Aires, 1990; Karen Offen, “Definir el feminismo: un analisis historico comparativo”, Historia
Social, 9 (1991), pp. 103-136; Mary Nash, “Experiencia y aprendizaje: la formacion historica de los feminismos
en Espafia”, Historia Social, 20 (1994), pp. 151-172; Laura Fernandez Cordero, “Versiones del feminismo en el
entresiglos argentino (1897-1901)”, Politicas de la Memoria, 10/11/12 (2011), pp. 67-73; Gloria Espigado, Las
mujeres en el anarquismo espaiiol.

3 Maria Amalia Pradas, Teresa Claramunt, p. 112.

3 Miguel fﬁiguez, Enciclopedia del anarquismo ibérico, vol. 3, Asociacion Isaac Puente, Vitoria, 2018,
p. 2363.

40 Ingrid Souza Ladeira de Souza, “Reflexdes preliminares acerca da experiéncia feminina no anarquismo
argentino: o periddico Nuestra Tribuna e a disputa entre os feminismos (1922-1925)”, Revista Espago Acadé-
mico, 234 (2022), p. 42.

41 Laura Fernandez Cordero, “El periddico anarquista”, p. 273.

4 Véase VV. AA., La Voz de la Mujer. Periddico comunista-andrquico 1896-1897, Universidad Nacional
de Quilmes, Bernal, 2018; Ingrid Souza Ladeira de Souza, “O periddico comunista-anarquico La Voz de la Mujer
e o combate ao trafico de mulheres (Buenos Aires, 1896-1897)”, Revista Dia-Logos, 12: 2 (2018), pp. 19-33;
Laura Fernandez Cordero (ed.), Feminismos para la revolucion. Antologia de 14 mujeres que desafiaron los li-
mites de las izquierdas, Siglo XX1Iy Clave Intelectual, Madrid, 2022.

107



108

ARO 1 NECOCHEA, 15 de Octubre de 1922 Nim. 5

P 2 La inferioridad meutal de
i 1a mujer es unamen'fra teo-
6gica, repetida v propaga-
da por todas las_conerega-
¥ s nes religiosas ¥ jur dicas.

: SUSCRIPCION
Redacoién ’;mn""“m QUINCENARIO FEMENINO DE IDEAS, ARTE, CRITICA Y LITERATURA  Semestre s
JUANA ROU( -

Numero sueito
EL H)OLO = cm’}ng: pueden dexenr.' X
EDITORIAL {oh! compatonto 5. compehehin,

nosotros nada pedimos  porque

Viva..
H‘ #euémyl“:ﬁg ‘&m:m: al par que somos encmigos de

Yo i il il g . o la mendicidad sabe;
(e apovdon Tl 1909 — Fechas Historicas — 1922, . || nosba do darai pan si no

I : trabajamos para ganarlo, ni li-
zg:rli:auh;;’élg{:igr‘:;mk\ﬁ :ner.;m. borlnld si no hln fomamos  por
» 0. nuestra cuenta, ni justicia si
“::Od?u:sg;::o‘:%q{dﬂmcnyng) El Martir de la Escucla Moderna 10 lahacemos por &1,y (auiblen
lli!"m'ico a1 sabemos que solo nos dardn, -

farandulescaBuenos Aires! !Dia R 2 il b e e e g e o | [BOTOlE eanel, ¥ hambine Gon T

sido calificado como feminista, ya que en sus paginas se reconocia la existencia de una su-
bordinacién especifica femenina y la necesidad de cambiar esa situacion. Las participantes
en dicho proyecto son reconocidas como precursoras de algunos planteamientos del femi-
nismo de la década de 1960.* En palabras de la historiadora Héléne Finet, “esta experien-
cia [Nuestra Tribuna] contribuye a sentar las bases de una auténtica cultura femenina tal
como la concibe Juana. También nos llama la atencion el uso del ‘nosotras’ en la publica-
cion, que contribuye de manera tangible a la elaboracion de una identidad propia”.*

Entre Argentina y Uruguay existia un estrecho vinculo transnacional, funcionando como
un mismo espacio, en el que militantes libertarios cruzaban el Rio de la Plata en ambas di-
recciones con facilidad y trasladando ideas y experiencias comunes, siendo las migracio-
nes transatlanticas y los numerosos exilios factores clave en este proceso.* Esto también
se producia entre la militancia femenina y “por ello es de particular relevancia para com-
prender la organizacién de las mujeres dcratas hacer un seguimiento de la trayectoria de
ciertas mujeres que militaron activamente de un lado y otro del Rio de la Plata”.*’ En este
espacio geografico, “surgié una prensa dirigida por mujeres acratas que estimularon el
gremialismo femenino y las asociaciones con objetivos libertarios”.*® En este contexto se
cred Nuestra Tribuna, un periddico que tuvo un caracter transnacional durante toda su tra-
yectoria, contando con la participacion de mujeres como Teresa Claramunt, Teresa Flores
Magoén, Federica Montseny, Lucia Parsons, Soledad Gustavo, Angelina Arratia o Maria
Lacerda de Moura. Este componente internacionalista también se observara con la partici-
pacion, durante la guerra civil espafiola, de Emma Goldman o la argentina Nita Nahuel en
la revista Mujeres Libres.

4 Dora Barrancos, “Mujeres de Nuestra Tribuna: el dificil oficio de la diferencia”, Revista Mora, 2 (1996),

p- 8.
4 Nadia Ledesma Prietto, “Anarquismo(s) y feminismo(s). Reflexiones a partir de las intervenciones de las

mujeres anarquistas, Buenos Aires (1896-1947)”, Izquierdas, 34 (2017), p. 108.

4 Hélene Finet, “Prologo”, p. 16.

4 Maria Miguelafiez, Mas alla de las fronteras: el anarquismo argentino en el periodo de entreguerras, Te-
sis Doctoral, Universidad Autonoma de Madrid, Madrid, 2018, pp. 119-120.

47 Inés Cuadro Cawen, “Anarquismo e identidades”, p. 219.

4 Ibidem, p. 244.



Juana Rouco Buela se asemejaria al perfil de militante transnacional que cruzara el At-
lantico de Espafa a Argentina para buscarse la vida en la migracion economica y que su-
frird unos cuantos exilios politicos a lo largo de su vida. Del mismo modo, form6 parte de
las movilizaciones internacionales como las reivindicaciones por Ferrer Guardia o Sacco 'y
Vanzetti. No obstante, también fue participe de organizaciones nacionales como la FORA
o de dinamicas locales como la participacion en giras de propaganda por pueblos y ciuda-
des de Argentina. Como sefala Fernandez Cordero, “tenia menos de treinta afios y ya ha-
bia [...] estrechado lazos con varios de los anarquistas mas activos de Espafa, Francia, Italia,
Uruguay y Brasil. Otro tanto le aportaron sus viajes por distintas ciudades de las provin-
cias argentinas que retomo al volver al pais”.* Al contrario, Teresa Claramunt seria el mo-
delo de “anarquista sedentaria” que, practicamente, pasara toda su vida en su pais de ori-
gen formando parte de las organizaciones espafiolas, como la FTRE o la Confederacion
Nacional del Trabajo (CNT), y llevando a cabo iniciativas locales como la Seccién Varia
de Trabajadoras Anarcocolectivistas de Sabadell.® Sin embargo, escribid en periddicos de
otros paises, como Nuestra Tribuna o ;Tierra!,’!' y en un momento de su vida se tuvo que
exiliar a Inglaterra y Francia tras el proceso de Montjuic. A través de las biografias de es-
tas dos militantes anarcofeministas podemos observar la interrelacion de las conexiones
locales, nacionales y transnacionales.™

“CHINCHES DE FABRICA” QUE ENTRELAZAN SUS CAMINOS: COMO GENERO Y CLASE
CONDICIONAN LAS EXPERIENCIAS DE LAS MUJERES OBRERAS

Los proyectos especificos de mujeres libertarias se encontraban con serias dificultades
para ser llevados a cabo. Podemos relacionar estas resistencias con la falta de legitimidad
y valor que se le daban a las demandas y luchas femeninas, y esta oposicion la encontra-
mos a ambos lados del Atlantico. Fernandez Cordero sefiala como los viajes realizados por
Rouco “le permitieron conocer a gran cantidad de mujeres comprometidas con el ideal y,
sin embargo, privadas de apoyo y estimulo por parte de los compafieros”.>* No se conside-
raba “la posibilidad de que las mujeres pudiesen crear espacios de resistencia propios, en
los que ellas mismas decidiesen las estrategias que les eran validas para afrontar, y en mu-
chos momentos enfrentar, las opresiones en cuanto que mujeres”.>* El periodico Nuestra
Tribuna no estuvo exento de tensiones en relacion al resto del movimiento anarquista, des-
pertando recelo por parte de algunos varones acratas ante un proyecto llevado a cabo solo
por mujeres y considerandolo “separatista” del resto del movimiento de emancipacion pro-
letaria.® Las mismas resistencias y acusaciones sufriria la organizacion Mujeres Libres
durante la guerra civil espafiola. Una de sus sefias de identidad fue la de no asumir la parte

4 Laura Fernandez Cordero, “El periddico anarquista”, p. 272.

0 Para entender el significado de “anarquista sedentario” véase Raymond Craib, “Entrevista”, en Ivanna
Margarucci y Maria Miguelafiez, “Encuesta sobre la actualidad de los estudios anarquistas”, Politicas de la Me-
moria, 21 (2021), p. 226.

I Sobre ;Tierra! véase Amparo Sanchez Cobos, ““;Tierra! y la internacionalizacion del anarquismo cu-
bano (1902-1915): editores y ediciones”, Historia y Politica, 42 (2019), pp. 55-83.

2 Se puede vislumbrar un escenario en el que los distintos planos se entrelazaban, en un complejo entra-
mado espacial, en el que se creaban unos vinculos transnacionales, pero, también, unas dinamicas especificas y
particulares en cada escenario local o nacional.

3 Laura Fernandez Cordero, Amor y anarquismo. Experiencias pioneras que pensaron y ejercieron la liber-
tad sexual, Siglo XXI, Buenos Aires, 2017, p. 181.

** Alma Méijome Tejero, “Anarcofeminismo e identidad(es): una mirada histérica al anarcofeminismo en el
Estado espafiol”, Revista Internacional de Pensamiento Politico, 8 (2013), p. 88.

3 Elsa Calzetta, “Introduccion”, p. 30.

109



110

del sistema de creencias del anarcosindicalismo que implicaba la supeditacion de la lucha
feminista a favor de la revolucion social.*® El problema de la subordinacion femenina no
podia quedarse en un segundo plano, por ello, persistieron en la lucha auténoma de las muje-
res para lograr su emancipacion.”” La repulsa hacia estos proyectos puede ser considerada
como una muestra de la reaccion patriarcal ante la demanda de cambios en las relaciones
de género y ante la reclamacion de su espacio dentro del movimiento. Ya a finales del si-
glo x1x, Claramunt criticaba como muchos hombres intentaban controlar y dirigir los sin-
dicatos en los que predominaban las mujeres.®

En el transito del siglo xix al xX, Claramunt trat6 de organizar a las mujeres y participo
en la formacion de diversas organizaciones, como la Agrupacion de Trabajadoras de Barce-
lona o la Sociedad Auténoma de Mujeres de Barcelona.® En esta ultima, convergian distintas
vertientes feministas, lo que conciliaba con la heterodoxia de Claramunt. También participd
en la Seccioén Varia de Trabajadoras Anarcocolectivistas de Sabadell que, al igual que La
Agrupacion de Trabajadoras de Barcelona, tuvo una vida efimera. En 1901 se involucro en la
creacion del Sindicato de Mujeres del Arte Fabril. En un articulo del periddico anarquista
El Productor, Claramunt describe una exitosa huelga de esta organizacion:

Seis dias de lucha enérgica han bastado para hacer morder el polvo al tirano explotador. Al dia si-
guiente de la victoria, [...] se celebré un mitin [...] [y] mas de mil quinientas mujeres acudieron al
acto [...]. Las valerosas proletarias que con su presencia y actitud dieron un mentis a los que creen
que las mujeres no pueden ser libres, porque son débiles e ignorantes [...]. jObreras de Catalufia, de
Espafia y del mundo, imitad a las obreras del Arte Fabril de San Martin [...]!%

Todos estos proyectos de organizaciones autdbnomas de mujeres tenian un planteamiento
comun que enfatizaba la lucha contra la explotacion de las obreras, formulando distintas
aspiraciones para aunar anarquismo y feminismo como modo de encarar la doble explotacion
a la que tenian que hacer frente.®! Estas organizaciones fracasaban bien porque no conse-
guian atraer a muchas mujeres, bien por la consideracion del trabajo femenino como algo
eventual o bien por la competencia de otros espacios de organizacidon y sociabilidad al
margen de las sociedades obreras.®> Ademas, el rechazo por parte de muchos obreros a que
las mujeres trabajaran, unido a que no se produjera ningiin cambio en la formulacioén de
los discursos dirigidos a la clase trabajadora que las incluyera a ellas, dificulto la construc-
cion de su identidad como proletarias. La participacion de Claramunt en estas organizaciones
especificas junto a su pensamiento la convierten en una precursora del feminismo obrero
en Espafa, ya que su conciencia feminista se fragué al calor de la lucha social, entre rei-
vindicaciones obreras.®

Rouco también formo parte en la creacion de organizaciones especificas de mujeres
en el Cono Sur americano. En 1907, junto a Maria Collazo y Virginia Bolten, fund¢ el pri-
mer Centro Femenino Anarquista de Buenos Aires, el cual tuvo una significativa participa-
cion en las enormes movilizaciones de la huelga de inquilinos de 1907.%* Segun Finet, “se

% Gloria Espigado, Las mujeres en el anarquismo espaiiol, p. 72.

57 Mary Nash, Mujer y movimiento obrero en Espaiia, 1931-1939, Fontamara, Barcelona, 1981, p. 93.

8 Martha A. Ackelsberg, Mujeres Libres. El anarquismo y la lucha por la emancipacion de las mujeres, Vi-
rus, Barcelona, 2000, p. 92.

% Laura Vicente, Teresa Claramunt (1862-1931), p. 108.

0 Teresa Claramunt, “Una esperanza”, El Productor, 30 de noviembre de 1901 [cit. en Maria Amalia Pradas,
Teresa Claramunt, pp. 190-191].

¢! Laura Vicente, “Teresa Claramunt”, pp. 290-302.

2 Laura Vicente, Teresa Claramunt (1862-1931), pp. 112-113.

% Laura Vicente, “Teresa Claramunt”, p. 287.

% Inés Cuadro Cawen, “Anarquismo e identidades”, p. 230.



trata de lograr un espacio propio. [...] El centro funciona como una entidad independiente

lel la FORA”. R d ili U influy6 en 1 ili-
paralelamente a la .% Rouco, durante su exilio en Uruguay, influyo en las movili
zaciones femeninas ¢ hizo un llamamiento al asociacionismo de las mujeres:%°

[...] me dirijo a vosotras, a las mujeres, a las que también os hace mucha falta el libraros de las cade-
nas que tan fuertemente os oprimen para que unamos nuestras fuerzas y formemos en nuestros res-
pectivos gremios un centro llamado de resistencia [...], y hacer valer nuestros derechos de mujer y
de productoras. Es alli en esos centros en donde podremos emanciparnos.®’

La creencia de Rouco de que la puesta en marcha de agrupaciones exclusivas de obre-
ras era fundamental para conseguir su emancipacion la pudo adquirir de Claramunt. “Su
posicion acerca del separatismo y la autonomia de las mujeres se puede atribuir, sin duda,
a la influencia de [...] Claramunt, quien unos afios mas tarde publicé uno de los primeros
tratados sobre la condicion social de la mujer en Espafia escrito por una obrera”.®® En la
década de 1920, en Necochea, participo en la fundacion del Centro de Estudios Sociales
Femenino, durante una gira de propaganda que realizo por varios lugares de Argentina en
1921.% Esta organizacion tuvo lugar a partir de otra iniciativa anterior denominada Sindicato
Femenino de Oficios Varios.”® Durante la guerra civil espafiola Rouco acabé “adhiriéndose
a las diferentes actividades del movimiento y organizaciones femeninas anarquistas en apoyo
a la causa revolucionaria espafiola”.”!

Es importante sefialar que, en el discurso de estas dos activistas, existira la considera-
cion de que las mujeres obreras sufrian una doble explotacion, de clase y de género. En
1899, Claramunt ya exponia como era la situacion de las mujeres en la fabrica y en el ho-
gar, y como las trabajadoras estaban subordinadas en ambos espacios, criticando el papel
al que se veian sometidas estas en el espacio privado:

En el taller se nos explota mas que al hombre, en el hogar doméstico hemos de vivir sometidas al
capricho del tiranuelo marido, el cual por el solo hecho de pertenecer al sexo fuerte se cree con el
derecho de convertirse en reyezuelo de la familia (como en la época del barbarismo).”

También encontramos referencias a esta cuestion en los escritos de Rouco. Esta mili-
tante sefialara esa explotacion femenina, como obreras y como mujeres, en numerosos es-
critos, como en su panfleto Mis proclamas:

jPobrecitas! Todos los dias las veo entrar en ese monstruo que llaman fabrica [...]. Quisiera mezclar-
me con ellas para gritarles [...] la infame explotacion de que somos todos victimas [...]. Ayer esclavas
de la familia, hoy del taller y de la fabrica, y mafiana de un hombre repugnante, que os considera y os
trata como una mercancia comprada al por mayor [...]. jRebelaos, hermanitas!”

65

Hélene Finet, “Prologo”, p. 12.

 Tnés Cuadro Cawen, “Anarquismo e identidades”, p. 229.

7 Juana Rouco Buela, “A las mujeres”, Nueva Senda, 18 de septiembre de 1909.

 Inés Cuadro Cawen, “Anarquismo e identidades”, p. 234.

% Juana Rouco Buela, Historia de un ideal, p. 98.

0 Dora Barrancos, “Mujeres de Nuestra Tribuna”, p. 5.

7V Cristina Guzzo, Libertarias en América del Sur: de la A a la Z, Libros de Anarres, Buenos Aires, 2014,
p. 127.

72

&

Teresa Claramunt, “A la mujer”, ;Tierra!, 7 de mayo de 1904 [publicado originalmente en 1899 en el pe-
riddico Fraternidad. Cit. en Maria Amalia Pradas, Teresa Claramunt, p. 117].

73 Juana Rouco Buela, “Rebelaos”, en Juana Rouco Buela, Mis proclamas, Lux, Santiago de Chile, 1924,
pp. 27-28.

111



112

Quiza Rouco recibio la influencia de las palabras de Claramunt, pero también su propia
experiencia como mujer y obrera la pudo haber llevado a esos planteamientos. Ademas,
también estaria presente la influencia de La Voz de la Mujer, ya que “ellas inculpaban a
sus compaiieros anarquistas de que en la practica en el hogar, en el sindicato y en el trabajo,
sus actos no respondian a las ideas que propiciaban. Los consideraban falsos anarquistas™.”
Para acabar con esa doble subordinacion, Rouco consideraba necesaria una protesta activa
femenina y hacia un llamamiento a las proletarias para luchar por sus derechos y por lo que
consideraba la “dignificacion” de la mujer y la liberacion de la explotacion como trabaja-
doras y como mujeres:

Las protestas femeninas, son un sintoma elocuente de su dignificacion. [...] Todas las mujeres deben
hacerse dignas de estos tiempos, rompiendo las cadenas que las tienen uncidas al vil yugo de la ex-
plotacion. [...] Es necesario que la mujer cree caracter, [...] haciendo que sean respetados sus dere-
chos de productora, de madre y de compaiiera del hombre. Las reivindicativas protestas femeninas
encierran dos finalidades: poseer los mismos derechos que el hombre en la vida conyugal y en todas
las cuestiones sociales.”

Del mismo modo que Rouco, Claramunt hara énfasis en la necesidad de las moviliza-
ciones femeninas, poniendo a las mujeres en el centro de su propio cambio social. En sus
escritos podemos observar “una de las primeras formulaciones de la idea de autoemanci-
pacion de la mujer que encontramos en los medios anarquistas espafoles”.’® Para Clara-
munt, la emancipacion de las mujeres debia ser llevada a cabo por ellas mismas, siendo
este el unico camino para la liberacion femenina:

No quiero que acepten a ciegas mis palabras [...]. Que la mujer no espere tinicamente del hombre el
remedio de sus males. Ella misma debe emplear todo el esfuerzo propio para levantarse de la postra-
cion en que ha vivido. No quiero ver encadenadas por mas tiempo sus acciones.”’

Asimismo, podemos observar en el discurso de Rouco como eran las mujeres las que
debian llevar a cabo su propia obra emancipadora. En un articulo de Nueva Senda, en el
que apoyo la iniciativa de Virginia Bolten de crear un grupo femenino de distintas tenden-
cias ideoldgicas, lo expres6 de esta manera:

Por fin, parece que despertamos de nuestro aletargado suefio. [...] He visto con placer [...] un articu-
lo donde una mujer [...] propone la formacién de un grupo femenino [...]. Es de esperar; que dejan-
do ese pesimismo que nos aniquila concurriréis numerosas a este llamado, puesto que la libertad
que anhelamos depende exclusivamente de nosotras mismas. [...] La obra que empezaremos es bue-
na y emancipadora.’

Tanto Claramunt como Rouco consideraban que las obreras se enfrentaban a una doble
explotacion. Oprimidas en base al género —por un sistema en el que las relaciones de po-
der las situaban en un plano inferior— y sometidas en base a la clase. Sus experiencias sub-
jetivas de género y clase, interrelacionadas, formaron parte de la construccion de su identi-
dad politica. Claramunt planteard cémo la mujer obrera era considerada una categoria

74 Nadia Ledesma Prietto, “Anarquismo(s) y feminismo(s)”, p. 112.

5 Juana Rouco Buela, Mis proclamas, pp. 16-17.

76 Mary Nash, Mujer y movimiento, p. 34.

77 Teresa Claramunt, “La mujer. Consideraciones generales sobre su estado ante las prerrogativas del hom-
bre”, Nuestra Tribuna, 15 de julio de 1923.

78 Juana Rouco Buela, “Para las compaiieras”, Nueva Senda, 16 de octubre de 1909.



diferenciada de la mujer burguesa, con la que se identificaria el arquetipo de la feminidad,
asi como del varon obrero, que seria el modelo de la clase trabajadora:

(Es acaso, que la mujer obrera no pertenece al mismo sexo que la mujer burguesa? [...] Nosotras las
mujeres obreras no pertenecemos al sexo débil, ya que esos sentimientos consideran natural que
pese sobre nosotras el trabajo pesado de la fabrica. No pertenecemos tampoco al sexo de ellos, por-
que nuestros cuerpos destrozados no les despiertan el sentimiento de justicia, para ser mujer segun
esa gente se ha de gastar aromas, se ha de cubrir el cuerpo con seda y encajes. [...] A trabajar, pues,
proletarias; nuestra dignidad y nuestro amor lo exige.”

La transformacion y construccion de la identidad de género se entrelazaba con la cla-
se y la cultura politica a la que pertenecieron, la anarquista, conformandose la conciencia
politica y social de estas mujeres.

Claramunt y Rouco, al igual que hicieron las redactoras de La Voz de la Mujer o las
de la revista Mujeres Libres, se hicieron escuchar cuando “fomar la palabra era en si mismo
una revolucién”,*® ya que “tener voz y dejarla impresa, no solo implica el desarrollo inte-
lectual de la mujer, sino también el enfrentamiento con los sectores que se reservan para si
todos los canales de comunicacion, especialmente la prensa escrita”.8! Antonio Prado ex-
pone como Claramunt se apropi6 del tercer espacio puesto que, como mujer y obrera, se
convirtio también en productora de discurso, articulando el de clase y de género, y decons-
truyendo la categoria mujer presente en el ideal masculino y en la sociedad de la época.®
Desarroll6 una doble conciencia, convirtiéndose en pionera por su pensamiento y por atre-
verse a tomar la palabra; “el doble objeto burgués degradado, la clase obrera y la mujer, se
torna sujeto”.®3 Asimismo, Inés Cuadro sefiala como “el discurso de Juana [Rouco] Buela
demuestra como precozmente al interior del movimiento libertario algunas mujeres enten-
dieron que debian luchar por la doble explotacién a la que estaban sometidas™.?

“;REBELAOS, HERMANITAS!”: DISCURSOS QUE SE TEJEN SOBRE AUTONOMIA Y EMANCIPACION

La coincidencia en los discursos de estas dos militantes alcanza diversas cuestiones.
Teresa Claramunt y Juana Rouco Buela criticaron en sus textos la situacion social de la mu-
jer y esbozaron los factores que influirian en esa situacion de subordinacion, como la edu-
cacion recibida o la falta de acceso a esta, la opresion de la institucion familiar y el matri-
monio o la ideologia dominante que la colocaba en una situacion de inferioridad y no
permitia su desarrollo. Claramunt publicard en 1905 “La mujer. Consideraciones generales
sobre su estado ante las prerrogativas del hombre™.3% En el texto denunciaba que la opresion
femenina era especifica y responsabilizaba al hombre de esa situacion de subordinacion.®
Rouco sostenia que ambos sexos tenian las mismas capacidades, pero las mujeres no tenian
las mismas oportunidades que los hombres. De hecho, ponia en valor lo conseguido con el

7 Teresa Claramunt, “Victimas del capital”, Humanidad Libre, 1 de febrero de 1902.
Laura Vicente, La revolucion de las palabras, p. 243.
Elsa Calzetta, “Introduccion”, p. 27.
Antonio Prado, Escritoras anarco-feministas en la Revista Blanca (1898-1936), Fundacion Anselmo Lo-
renzo, Madrid, 2011, pp. 43-44.

8 Ibidem, p. 43.

8 Inés Cuadro Cawen, “Anarquismo e identidades”, pp. 234-235.

8 Este folleto abordara la situacion social de la mujer y sera difundido en diversos medios acratas interna-
cionales, entre ellos, se publicara en Nuestra Tribuna en 1923.

% Laura Vicente, Teresa Claramunt (1862-1931), p. 227.

113



114

proyecto de Nuestra Tribuna ya que, a pesar de enfrentar tantas dificultades, habia demos-
trado la capacidad de las mujeres, en este caso para crear un organo de prensa propio:

El suefio mio de tanto tiempo fue una realidad que yo vivi con satisfaccion y alegria durante tres
aflos, donde pude demostrar con hechos que la capacidad de la mujer es exactamente igual que la
del hombre, y solo le falta ejercicio y estimulo, ya que siempre se la ha ido colocando en un plano
inferior de condiciones, y haciendo abstraccion de sus conocimientos y opiniones.?’

Del mismo modo, Claramunt cuestionaba la supuesta inferioridad femenina y ponia
el foco en la importancia de la educacion y la asociacion entre mujeres, proponiendo la
formacion de “catedras populares”:

Yo creo que no se puede afirmar nuestra inferioridad siempre que se nos tenga a las mujeres sujetas
en reducido circulo, dandonos por tinica instruccion un conjunto de necedades, sofismas y supersti-
ciones que mas bien atrofian nuestra inteligencia que la despiertan. [...] La mujer se ha de preocupar
por su suerte, ha de leer los libros que ensenan, como son las obras dcratas, ha de asociarse con sus
hermanas y formar catedras populares donde aprende a discutir o para ir aprendiendo lo que nos
conviene saber.®

Rouco también senalaba la posicion de subordinacion en la que se encontrarian las
mujeres respecto a los hombres. Asimismo, resaltaba como la educacion seria la tnica so-
lucion para acabar con esa discriminacion de las mujeres y los nifios, porque si unicamente
se cambiaran las leyes sin una concienciacion por la emancipacion femenina, no se solu-
cionaria el problema de manera estructural:

Pedir al Estado el reconocimiento de los derechos civiles de la mujer y la reivindicacion del nifio
[...], no soluciona radicalmente el hondo problema de dignificacion femenina [...]. Si no se instruye
a la mujer haciéndola comprender que sus derechos han de ser idénticos a los del hombre, sera lo
mismo que existan codigos barbaros o humanos, ya que en la ignorancia se apoyan todas las tira-
nias. Es indiscutible que una mujer emancipada hara respetar por su compafiero de vida, el derecho
inalienable de su libertad absoluta. [...] jLa verdadera reivindicacion de la mujer y la consideracion
del nifio, esta en la creacion de una mentalidad libre de los atavismos y prejuicios sociales existen-
tes, que traerd como consecuencia logica y natural, la gran transformacion social anhelada!®

Claramunt puso en valor la educacion de los nifios y, en especial de las nifias, puesto
que estas serian las mujeres del futuro, remarcando el papel de las madres como educado-
ras. Del mismo modo, aseveraba que la mujer era la primera victima de esa educacion pa-
triarcal y segregada en base al sexo:

Las madres que son las primeras maestras de la infancia, desconocen por completo los deberes de
su elevado magisterio [...]. Si es una nifia le dicen que serd mas hermosa [...] y que se casara con un
marqués [...]. ;Como hemos de extranarnos luego del estado deplorable en qué se halla la mujer, in-
telectual y moralmente hablando? [...] Pero [...] ella es la primera victima de esos malos sistemas
educativos. [...] Sobre esa piramide del artificio y la ignorancia se sostiene la familia.*

87 Juana Rouco Buela, Historia de un ideal, p. 107.

8 Teresa Claramunt, “A la mujer”, ;Tierra!/, 7 de mayo de 1904 [publicado originalmente en 1899 en el
periodico Fraternidad. Cit. en Maria Amalia Pradas, Teresa Claramunt, p. 117].

% Juana Rouco Buela, “La mujer y el niflo ante la ley”, Nuestra Tribuna, 1 de septiembre de 1923.

% Teresa Claramunt, “Los nifios y las madres”, Nuestra Tribuna, 15 de mayo de 1923.






116

Por otro lado, Rouco defendia que el derecho al voto no era lo primordial para la libe-
racion de la mujer. Tanto ella como las otras impulsoras de Nuestra Tribuna, al igual que las
anarquistas espafiolas como Claramunt, separaron su discurso del feminismo burgués y de
sus pretensiones por la consecucion del voto femenino, que consideraban una cuestion que
no alcanzaria la emancipacion femenina.”' La propia Rouco asi lo expresaba:

Si ayer era subordinada del hombre bajo una forma hoy lo es bajo otra, quizas mas cruel, dado el re-
finamiento y la hipocresia que imperan en las uniones sexuales y matrimoniales. [...] La mujer [...]
aun continua siendo una fiel subordinada del hombre. [...] La mujer no debe conquistar el derecho al
voto sino el derecho de hacer respetar ampliamente su personalidad, tendiendo siempre a reivindicar
sus libertades usurpadas.®?

Asimismo, Rouco apuntaba que la mujer estaba subordinada al hombre mediante el
matrimonio. La critica a la institucion matrimonial sera una constante desde el feminismo
anarquista, ya que esta era considerada una fuente de opresion para las mujeres. Esta cri-
tica al matrimonio convencional también la realizd6 Claramunt en otro articulo de Nuestra
Tribuna:

Triste realidad; y mas triste atin, porque se hace extensible a la gran mayoria de las mujeres de todas
las clases sociales, las cuales no tienen otro porvenir que hallar un hombre, un marido. [...] Se jun-
tan, no se unen; se casan, pero no se funden en el puro crisol del amor. ;Y qué fruto dan estos matri-
monios que se casan sin otra finalidad que la rutina?®?

Del mismo modo, ambas también tratardn en sus escritos la cuestion del amor libre o,
mas bien, lo que entendian algunos anarquistas de esta época por ello, que se acercaba mas
a “uniones libres” basadas en la correspondencia afectiva y con una cierta idealizacion del
amor. Es decir, “la unién entre un hombre y una mujer sin intervencion alguna del Estado,
sin ningun tipo de sancion legal o consagracion religiosa, una union consciente y libremen-
te elegida de una pareja en la que debia existir afinidad sentimental y espiritual”.** Ademas,
consideraban que las relaciones no deberian estar basadas inicamente en el sexo o en el in-
terés econoémico. De esta manera definio el amor libre Rouco en el periddico Ideas:

El amor nace de la natural afinidad de dos seres que se aman. El amor es, ha sido y sera siempre li-
bre. [...] Si en dos seres libremente unidos no hay afinidad, menos puede haber amor. Puede haber,
si, un amor momentaneo, ficticio, que es el placer de la carne. Los que antes de unirse a otro ser,
miran su posicion social, mercantilizan el amor.*

Claramunt criticara la doble moral que impedia a las mujeres tener la iniciativa en este
tipo de uniones basadas en la afinidad amorosa:

°! Elsa Calzetta, “Introduccién”, pp. 31-32.

%2 Juana Rouco Buela, “La posicion actual de la mujer. Dos puntos de vista distintos”, Nuestra Tribuna, 1 de
junio de 1924.

% Teresa Claramunt, “jOh, el pudor! La rutina y la inconsecuencia”, Nuestra Tribuna, 1 de noviembre de
1923.

%% Susana Sueiro Seoane, “Amor, sexo y feminidad en el pensamiento anarquista. La idea de la emancipacion
femenina de dos anarquistas emblematicas: Emma Goldman y Federica Montseny”, Altre Modernita, 3 (2019),
p. 65.

% Juana Rouco Buela, “Mi concepto del amor”, Ideas, 16 de enero de 1922.



[...] el hombre ha visto en ella tan solo un instrumento de placer. [...] Si ama [la mujer] y no se ha fi-
jado en ella el objeto de su amor, debe ahogar en su corazon ese juego magno, vida de la vida. [...]
Solo al hombre le es permitido declarar su amor, solo al hombre le es permitido solicitar al ser por
el cual siente afinidad. jCruel privilegio! jInhumana desigualdad! Luego al tomar estado, pocas ve-
ces se le consulta si ama, Ginicamente se le expone la conveniencia.’

También podemos encontrar en ambas una exaltacion de la maternidad y del papel de
la mujer como madre y educadora. El discurso respecto al papel de la mujer como madre
limita, en muchas ocasiones, su rol en la sociedad a la funciéon reproductora. Para Clara-
munt, la mujer era considerada como “el primer obrero de la humanidad”, ademas de tener
un importante papel como educadora en la transmision de la ideologia.”” Por tanto, su pa-
pel como madre la convierte en reproductora de la especie y reproductora de la ideologia.
Fernandez Cordero expone como muchas mujeres que participaban en Nuestra Tribuna,
entre las que estaria Rouco, “se consideran responsables de los hijos e hijas de la revolu-
cidn, se sienten robadas por el Estado que los envia a la guerra, se preocupan por temas re-
lacionados con la nifiez y la educacion y suelen identificarse melodramaticamente con la
madre abnegada”.”® Este lugar tan relevante que ocupaba la maternidad responderia a un
modelo tradicional, que en algunos aspectos consolidaria el discurso de la domesticidad
que trata de imponer la separacion de los ambitos plblico y privado, aunque, por otro
lado, también lo criticaran. En el siguiente texto, podemos ver como Rouco senalaba las
grandes resistencias masculinas, dentro del anarquismo, a que las mujeres tomaran el es-
pacio publico:

[...] una mujer libre de esos preconceptos sociales, no se amolda a la tirania del hogar tal cual hoy se
practica [...]. Cuando llega la ocasion que alguna de estas compaifieras despreocupadas, toma parte
directa en la propaganda anarquista, tiene que tener una fuerza de voluntad grandiosa para poder
arrostrar la oposicion velada que se le hace [...]. Se la censura criticando todos sus actos, hasta mu-
chas veces los de la vida privada.”

A pesar del papel esencial que jugaba la maternidad para ambas, en la practica rompian
con el ideal de la domesticidad, ya que las obreras, por necesidad, transgredian esa limita-
cioén impuesta por la ideologia de las esferas separadas. Estas dos mujeres traspasaron las
fronteras del espacio privado para tomar el espacio publico y acomodarse en él.

Como sefiala Nadia Ledesma, “las anarquistas de Nuestra Tribuna [...] establecieron cri-
ticas al patriarcado, el cual definieron como un sistema instaurado para negarle los dere-
chos a las mujeres, sometiéndola a una vida de humillacion y sumision, negandole [...] el
espacio publico”.!®® Asimismo, para Laura Vicente, Claramunt también recogera la exis-
tencia de un sistema patriarcal, pues esta asumiria que la desigualdad habia sido constitui-
da en la sociedad y tenia como consecuencia la situacion de subordinacion de la mujer,
considerada inferior y como propiedad del hombre, y enclaustrada en al ambito privado.'!
Claramunt escribia:

% Teresa Claramunt, “De la mujer”, Humanidad Libre, 8 de marzo de 1902.

7 Helena Andrés Granel, Maternidad consciente y voluntaria. Eugenesia y emancipacion femenina en el
anarquismo espaniol 1900-1939, Universidad del Pais Vasco, Bilbao, 2020, p. 157.

% Laura Fernandez Cordero, Amor y anarquismo, p. 182.

% Juana Rouco Buela, “Por la educacion de la mujer”, Tierra y Libertad, 16 de febrero de 1916.

100 Nadia Ledesma Prietto, “Anarquismo(s) y feminismo(s)”, pp. 114-115.

101 Laura Vicente, Teresa Claramunt (1862-1931), p. 228.

117



118

La principal causa del atraso de la mujer esta en el absurdo principio de superioridad que el hombre
se atribuye. [...] La mujer es y ha sido para el hombre, un ser incapacitado para todo, y, salvo hon-
rosas excepciones, nadie [...] la ha defendido de esa usurpacion de facultades. [...] Soltera lo eres
[esclava] de tu padre, casada pasas a serlo del marido, y ambos te hacemos depositaria de nuestra
honra [...]. Tendremos derecho a matarte, si con tus actos manchares nuestro nombre.!%?

Con este texto, Claramunt argumentaba que la subordinacion femenina se daba por dis-
tintos mecanismos, ademas del laboral, puesto que la esfera cultural e ideoldgica también
tenian un papel relevante.!”® También encontramos una critica a la institucién familiar, que
someteria a la mujer al dominio masculino, asi como a la ideologia dominante que consi-
deraba a la mujer inferior. Para Claramunt, ademas, la relacion entre los sexos debia cam-
biar en el ambito doméstico, considerando que las mujeres debian hacerse conscientes y
“poner en marcha una auténtica revolucion doméstica”.'** En definitiva, esta militante
puso énfasis en la necesidad de los cambios en el &mbito privado para subvertir la subordi-
nacion de las mujeres. En la década de 1920, Rouco, desde el periddico Nuestra Tribuna,
criticard la situacion a la que estaban sometidas las mujeres y como estas eran privadas de
sus derechos, argumentando, al igual que Claramunt, que dicha sumision implicaba ele-
mentos culturales e ideoldgicos, y no solo econémicos.

Para entender el pensamiento de ambas es necesario aludir a la genealogia feminista
de la que se nutrieron, convirtiéndose, asimismo, en parte de esa genealogia transnacional.
Teresa Claramunt tuvo un papel destacado para muchas mujeres e influy6 notablemente en
jovenes como la propia Juana Rouco Buela, Antonia Maymon o Federica Montseny, y junto
con Teresa Mafé, fueron una inspiracion para las militantes que crearian Mujeres Libres en
los afios treinta. Sus escritos se publicaron en varios periddicos de diferentes paises, influ-
yendo en la conformacion del pensamiento de las libertarias de otras regiones. Del mismo
modo, Juana Rouco Buela era, en sus ultimos anos de vida, considerada una referente fe-
menina por la militancia libertaria rioplatense. Asimismo, estableci6 contacto con algunas
participantes de Mujeres Libres en el exilio, publicando en su revista extractos de sus me-
morias. Sara Berenguer escribié un articulo sobre la vida de Rouco, poniendo en gran va-
lor su figura y su legado con estas palabras: “tu impulso y tus escritos dan luz a las que
quedan”.'® Las mujeres han sabido reconocerse en las luchas de sus predecesoras, toman-
do en herencia tanto los discursos como las précticas, reformando algunos de sus elemen-
tos para construir genealogias y crear alternativas a la ideologia de la domesticidad.!® Esto
lo podemos observar cuando, por ejemplo, Federica Montseny destaco el papel de nume-
rosas mujeres latinoamericanas, entre las que se encontraba Rouco:

La América latina (sic) posee hoy un magnifico plantel de figuras femeninas. [...] En el Brasil, Ma-
ria Lacerda de Moura [...]; en el Perd, [...] Miguelina Acosta Cardenas [...]; en la Argentina, forman
legion las mujeres de amplio criterio libertario. Teresa Macheroni, [...] Herminia Brumana, Sara Pé-
rez, Juana Rouco y tantas otras [...] elevan el estandarte de la accion femenina contra los poderes
constituidos.!?’

102 Teresa Claramunt, “La mujer. Consideraciones generales sobre su estado ante las prerrogativas del hom-
bre”, Nuestra Tribuna, 1 de julio de 1923.

103 Maria Amalia Pradas, Teresa Claramunt, p. 113.

104 Laura Vicente, La revolucién de las palabras, p. 8.

105 Sara Berenguer, Cardo y flores silvestres, Mexicanos Unidos, México, D.F., 1982. VV. AA., Mujeres
Libres. Luchadoras libertarias, Fundacion Anselmo Lorenzo, Madrid, 1999 [cit. en Elsa Calzetta, “Introduccion”,
pp- 13-14].

106 Maria Dolores Ramos, “Los sexos en disputa. Mujeres, politica y cultura liberal en Andalucia”, en Maria
Dolores Ramos (coord.), Tejedoras de ciudadania. Culturas politicas, feminismo y luchas democraticas en Es-
pania, Universidad de Malaga, Malaga, 2014, p. 40.

107 Federica Montseny, “Vida femenina”, Revista Blanca, 1 de junio de 1927.



Es necesario rescatar del olvido historiografico la participacion de estas mujeres dentro
del anarquismo transnacional y su posicionamiento con respecto a la cuestion de la mujer.
“El didlogo con referentes del pasado cae automaticamente en figuras masculinas, [...] res-
tringiendo considerablemente a otras voces del campo de ideas que constituye el pensar
anarquista”.!®® Para Elsa Calzetta “entre las voces confinadas por un pacto de exclusion se
hallan los discursos de las mujeres anarquistas. Algunos de sus testimonios [...] son eslabo-
nes de una serie, a contraviento de las practicas culturales de su época”, que forman parte de
los “discursos no incorporados al corpus de los grandes escritos”.!” Estos discursos, al igual
que las practicas de resistencia, serian traspasados de una generacion a otra, dandose a un
lado y al otro del charco, y existiendo conexiones entre las distintas regiones. Estas interac-
ciones, en ocasiones, cambiaron el sentido e iban desde América hacia Europa y, en el caso
de las luchas de las libertarias por la emancipacion femenina, sucedia de igual forma.''°

Los procesos migratorios, asi como el intercambio y difusién de la prensa, permitieron
a estas mujeres tejer unas redes que favorecieron la transmision ideologica, pero también la
de sus experiencias subjetivas por su condicion de mujeres y obreras, construyendo asi una
identidad colectiva en base a esas experiencias compartidas. Dora Barrancos, haciendo alu-
sion a las mujeres de Nuestra Tribuna, expone como “mediante peculiares representaciones
de su condicion de mujeres, de sus vinculos, de su historicidad, ellas hacen resonantes los
textos de Nuestra Tribuna posibilitando una construccion femenina”.!!! La intersubjetividad
de estas experiencias facilito, por tanto, la formacion de una identidad propia, como resisten-
cia y al margen de la representacion femenina como otredad. Se podria decir que estas dos
obreras textiles deconstruyeron de alguna manera la categoria mujer presente en la época y
en el propio ideario masculino, tomando el espacio publico y haciéndolo suyo.

CONCLUSIONES

Teresa Claramunt, empez06 a trabajar en una fabrica textil de nifia y pudo comprobar des-
de muy joven lo que significaba la explotacion. Su experiencia subjetiva la llevo a militar
en sociedades obreras y labrar la doble conciencia, de clase y de género, que caracterizaria
su pensamiento. Estuvo presente, ademads, en la constitucion de distintas experiencias orga-
nizativas de mujeres de caracter obrerista y escribi6 articulos en periddicos con un discurso
a favor de la emancipacion femenina. Juana Rouco Buela, formo parte de las dindmicas
movilizadoras del anarquismo transnacional a los dos lados del Atlantico. Su participacion
en organizaciones especificas de mujeres y en la prensa anarcofeminista, deja constancia, al
igual que en el caso de Claramunt, de su doble conciencia de clase y de género; y es otro
punto clave que nos permite unir las vidas de estas dos mujeres de generaciones distintas.

Teresa Claramunt y Juana Rouco Buela rompieron con la ideologia de las esferas se-
paradas, ocupando el espacio publico, cogiendo la pluma y alzando la voz. Sin embargo, al
mismo tiempo, también estaban ancladas en ese ideal de la domesticidad, como podemos
observar en sus discursos que defendian un modelo tradicional de maternidad. El discurso
de estas mujeres, pero también su practica, se desarrollaba en base a su adscripcion al
anarquismo, la constatacion de que existia un problema especifico femenino y la existen-

18 VV. AA., La idea: perspectivas de mujeres anarquistas, Eleuterio, Santiago de Chile, 2016, p. 7.

109 Elsa Calzetta, “Introduccion”, p. 13.

110 Laura Fernandez Cordero, “El periddico anarquista”, p. 288. Las investigaciones recientes demuestran
que las transferencias transnacionales del anarquismo eran de ida y vuelta, y no solo iban desde Europa hacia las
otras regiones, desmontando este mito historiografico de caracter eurocentrista.

"' Dora Barrancos, “Mujeres de Nuestra Tribuna”, p. 3.

119



120

cia de una evidente contradiccion entre el marco discursivo de la igualdad que promulgaba
el anarquismo con la practica de esta. El planteamiento de la igualdad de género de Clara-
munt y Rouco podriamos enmarcarlo en el discurso de la diferencia sexual por el cual hom-
bres y mujeres son diferentes y se complementan, contribuyendo de forma especifica a la
transformacion de la sociedad. Este discurso también podriamos considerarlo una estrate-
gia argumentativa que pretendia poner en valor lo que social y culturalmente era atribuido
a las mujeres, visibilizando las experiencias especificas femeninas. Estas dos activistas te-
nian conciencia de clase y feminista, ya que entendian que las obreras estaban sujetas a una
doble explotacion, como mujeres y como trabajadoras. Ambas militantes intentaban hacer
conscientes a las mujeres de su explotacion y las animaban a instruirse, rebelarse y aso-
ciarse para acabar con ella, aunque, a veces, lo hacian con un tinte un poco paternalista ha-
cia las mujeres que no consideraban “libres”. Para ellas, la emancipacion femenina estaba
unida a la emancipacion de la clase obrera, lo que implicaba derrocar no solamente las estruc-
turas socioeconomicas, sino también las que sostenian la subordinacién femenina.

Es importante subrayar el papel de la prensa como transmisora de cultura y como en ella
se reproducian los debates teodricos y estratégicos del anarquismo transnacional, como los
que tenian que ver con la cuestion de la mujer. Que las mujeres organizasen su lucha de
forma auténoma, en ocasiones, generaba cierto rechazo en muchos hombres, ya que podria
suponer cambios en los roles tradicionales de género e implicaba la creacion de espacios de
resistencia propios, constituyéndose como sujetos activos en su proceso de emancipacion.
Por otro lado, del mismo modo que la desigualdad y la subordinacion de las mujeres tras-
cendian las fronteras nacionales, también lo hacian los discursos emancipatorios y las re-
sistencias a dicha subordinacion. El feminismo de estas dos obreras textiles estaba influido
por la cultura politica a la que pertenecieron y las convirtié en parte de la genealogia del
feminismo anarquista transnacional. Los discursos de estas dos activistas formaran parte
de unas dindmicas transfronterizas en las que no solo las personas o el material escrito se mo-
veran de un lado a otro, sino que también lo haran esos mismos discursos y practicas anar-
cofeministas, creandose organizaciones especificas femeninas o periodicos libertarios escritos
por mujeres a ambos lados del Atlantico.



hi\\totia
== )ocial

Discursos transfronterizos en torno a la emancipacion femenina: Teresa Claramunt y
Juana Rouco Buela, dos feministas libertarias que lucharon por la igualdad

Cross-border discourses around female emancipation: Teresa Claramunt and
Juana Rouco Buela, two libertarian feminists who fought for equality

RAUL GRACIA MESEGUER
Universidad del Pais Vasco/Euskal Herriko Unibertsitatea

ALAIA PRIETO CANO
Investigadora independiente

Resumen

Este articulo analiza los discursos sobre la emancipacion femenina dentro de la cultura politica anarquista
y como estos trascendieron las fronteras nacionales. Para ello, utilizamos los textos escritos por dos refe-
rentes del anarquismo espafiol y argentino: Teresa Claramunt y Juana Rouco Buela. Establecemos el nexo
entre ambos discursos por medio de su participacion en la prensa, poniendo en valor el componente trans-
nacional de esta y las conexiones existentes a ambos lados del Atlantico. Mediante la historia transnacional
y la historia de las mujeres tratamos de recuperar la experiencia subjetiva de estas mujeres, sus discursos
emancipatorios, asi como sus alianzas y redes transnacionales, que fueron vehiculo de intercambio ideo-
logico, discursivo y practico.

Palabras clave: Mujeres, feminismo, anarquismo, transnacional, prensa.

Abstract

This article analyzes the discourses on female emancipation within the anarchist political culture and how
they transcended national borders. To do so, we use the texts written by two referents of Spanish and Argen-
tine anarchism: Teresa Claramunt and Juana Rouco Buela. We establish the link between both discourses
through their participation in the press, highlighting its transnational component and the existing connec-
tions on both sides of the Atlantic. Through transnational history and the history of women, we try to recover
the subjective experience of these women, their emancipatory discourses, as well as their alliances and trans-
national networks, which were a vehicle for ideological, discursive and practical exchange.

Keywords: Women, feminism, anarchism, transnational, press.

Raiil Gracia Meseguer

Contratado predoctoral (Convocatoria FPI, Gobierno Vasco 2020-2021) por la Universidad del Pais Vas-
co/Euskal Herriko Unibertsitatea (UPV-EHU) para el desarrollo de la Tesis Doctoral “Auge y pérdida de
influencia del anarquismo transnacional (Espana, Argentina, Uruguay: 1890-1940)”. Es miembro del Ins-
tituto de Historia Social Valentin de Foronda y del Grupo de Investigacion “Nacionalizacion, Estado y
violencias politicas. Estudios desde la Historia Social” (Ref. IT 1531-22; IP Antonio Rivera); y del pro-
yecto de la UNED “Grupo de Investigacion de Historia del Anarquismo Transnacional (GIHAT)” (Cédigo
de grupo: 494; IP Susana Sueiro).

121



hi\\toria
== )ocial

Alaia Prieto Cano

Es diplomada en Trabajo Social por la Universidad de Deusto. Master Universitario en la Universidad de
Lleida en Estudios de Género y Gestion de Politicas de Igualdad. Ha estudiado las organizaciones de mu-
jeres en los debates del movimiento anarquista en Espafia entre 1880 y 1939.

Coémo citar este articulo:

Ratl Gracia Meseguer y Alaia Prieto Cano, “Discursos transfronterizos en torno a la emancipacion feme-
nina: Teresa Claramunt y Juana Rouco Buela, dos feministas libertarias que lucharon por la igualdad”, His-
toria Social, nim. 106, 2023, pp. 101-122.

Raul Gracia Meseguer y Alaia Prieto Cano, “Discursos transfronterizos en torno a la emancipacion feme-
nina: Teresa Claramunt y Juana Rouco Buela, dos feministas libertarias que lucharon por la igualdad”, His-
toria Social, 106 (2023), pp. 101-122.

Copyright. Todos los derechos reservados.
122 El articulo completo se puede adquirir a través de la plataforma JStor



	HS_106_26_05_2023 101.pdf
	HS_106_26_05_2023 102
	HS_106_26_05_2023 103
	HS_106_26_05_2023 104
	HS_106_26_05_2023 105
	HS_106_26_05_2023 106
	HS_106_26_05_2023 107
	HS_106_26_05_2023 108
	HS_106_26_05_2023 109
	HS_106_26_05_2023 110
	HS_106_26_05_2023 111
	HS_106_26_05_2023 112
	HS_106_26_05_2023 113
	HS_106_26_05_2023 114
	HS_106_26_05_2023 115
	HS_106_26_05_2023 116
	HS_106_26_05_2023 117
	HS_106_26_05_2023 118
	HS_106_26_05_2023 119
	HS_106_26_05_2023 120
	HS_106_26_05_2023 121
	HS_106_26_05_2023 122

